
Ra’i

MANIFEST

PODSTAWY

Autor książki Manifest Ra'i oraz jej wydawca wyrażają zgodę na korzystanie
 z niniejszego pliku na zasadzie dozwolonego użytku osobistego oraz dozwolonego użytku 

publicznego. Inne rodzaje wykorzystania dzieła wymagają odpowiedniej zgody 
autora/ wydawcy.



Y



KOŚCIÓŁ RADOŚCI ISTNIENIA

Ra’i

myśl naturą uwolniona

MANIFEST

De hodiernis rerum divinarum revolutionibus

PODSTAWY

Cristof P. MaY



Manifest Ra’i. Podstawy

(Kościół Radości Istnienia Ra’i – Manifest – podstawy)

Copyright © 2014-2022 Krzysztof  P. Maj
Wszelkie prawa zastrzeżone. Reprodukowanie i kopiowanie w urządzeniach przetwarzania
danych tylko za zezwoleniem właściciela praw.

ISBN: 978-83-964190-0-2

Wydanie I

Wydawca:
6 Stron Świata Krzysztof Maj

Marka wydawnicza:
IQ Mile Widziane

www.rai-world.org/6stronswiata
6stronswiata@gmail.com

Zdjęcia:
ID: 111897570, Copyright Igor Bukhlin, Dreamstime.com
www.dreamstime.com/igorbukhlin_info
ID: 3572193, Copyright Bcon Management Inc., Dreamstime.com 
www.dreamstime.com/frenchtoast_info



PRZEDMOWA AUTORA DO PIERWSZEGO WYDANIA

Manifest Kościoła Radości spisywałem od 24 grudnia 2013 r. do końca wrze -

śnia 2014 r. W grudniu 2013 r. podjęliśmy z żoną decyzję o założeniu Kościoła – pla -

nowałem więc początkowo napisać może ze trzydzieści stron, zbierając moje prze -

myślenia filozoficzno-religijne w jednym miejscu.

Podczas zapełniania kolejnych stron zrozumiałem jednak, że aby mój przekaz

był dla odbiorcy czytelny, oddając sposób, w jaki ja odczuwam świat, musi być pełny

– dotykając wszystkich istotnych aspektów ludzkiego istnienia. Dopiero bowiem ho -

listyczne ujęcie zagadnienia istnienia człowieka umożliwia wyprowadzenie i pełne

zrozumienie proponowanej przeze mnie filozofii.

Po dziewięciu miesiącach pracy Manifest był gotowy. Wobec jednak nikłego

zainteresowania mojego otoczenia prezentowanymi przeze mnie ideami oraz jedynie

nielicznymi odbiorcami w internecie, nie spieszyłem się z jego wydaniem. Co jakiś

czas za to wracałem do jego lektury, wprowadzając niewielkie zmiany redakcyjne

oraz przegrupowując część treści. Dodałem również uzupełnienia wywodów tam,

gdzie uznałem to za potrzebne. Z pewnością tych kilka lat pomogło mi przygotować

do wydania w pełni wartościową wersję Manifestu.

W 2018 r. podjąłem decyzję o uściśleniu nazwy Kościoła Radości, wprowa -

dzając rozszerzenie: Kościół Radości Istnienia. To z kolei już samoistnie nasunęło mi

skrót – Ra’i. 

W 2018 r. postanowiłem również stworzyć Manifest Mini, w założeniu dla

tych, których ciekawi to, o czym mówi Ra’i, ale przeraża ich objętość Manifestu. Po -

zycję tę nazwałem 11 Przekazań z komentarzami . Z perspektywy czasu uważam, iż

mimo że 11 Przekazań  w całości bazuje na informacjach zawartych w Manifeście, to

należy je traktować jako osobną pozycję, uzupełniającą wiedzę o Ra’i. [Dodatek 1]

W 2019 r. uczyniłem ostatnie istotne uzupełnienie Manifestu poprzez doda -

nie rozdziału III.4. Systemowy błąd judaizmu, chrześcijaństwa i islamu . Uznałem bo -

wiem, iż bez ścisłego wypunktowania zagadnienia nieistnienia „grzechu” człowieka

wobec Boga, nie każdy odbiorca będzie w stanie w sposób pełny wyczytać to zagad -

nienie z całości treści Manifestu. W 2019 r. uaktualniłem wszystkie dane liczbowe,

a
 

tuż przed samym wydaniem uaktualnione zostały dane dotyczące liczby ludności

świata. W sierpniu 2021 r. dodałem do Manifestu jeszcze jeden akapit (420a).



Manifest składa się z czterech części. Części I i III poświęciłem dotychczaso -

wym religiom. Stanowią one filozoficzny i religijny kontekst części II, w której zdefi -

niowałem w podstawach Kościół Radości Istnienia i jego filozofię. W symbolicznym

zamierzeniu części I i III niczym ocean mają otaczać wyrastającą z niego nową wy -

spę, nowy ląd, nową nadzieję, nową „ziemię obiecaną”, nowy ziemski Ra’i. W części

IV umieściłem dodatkowe, choć równie ważne nauczanie społeczne Ra’i.

Nie narzucam nikomu kolejności czytania Manifestu, choć z pewnością, po -

znając najpierw kontekst Ra’i (części I i III), można będzie pełniej zrozumieć idee sa -

mego Kościoła Radości Istnienia.

Zapytasz, dlaczego założyłem Kościół Radości Istnienia? Dlatego, że w żad -

nej religii świata nie znalazłem odpowiedzi na zadawane przeze mnie od dziecka py-

tania. A nie potrafię modlić się fałszywie. A czy Ty potrafisz?

Zapraszam do lektury oraz do refleksji

Autor



Witaj! Trochę to trwało, ale w końcu się spotykamy. 

Zapraszam Cię do podróży w głąb… wszystkiego.

Zbuduj swój Kościół Radości, świątynię Twojego wyjątkowego istnienia.

Żadna skrajna wartość naszej rzeczywistości nigdy nie będzie ani pełną, ani praw -

dziwą, zawsze będąc jedynie fragmentem wyrwanym z kontekstu istnienia całości. 

Dlatego, chcąc odnaleźć Prawdę naszego świata, należy odrzucić również skrajności

dotyczące religii: zarówno religijne mentalne zaboboniarstwo, jak i ateistyczną ka -

strację duchowości.

Najważniejsza w życiu człowieka jest równowaga istnienia.

Budda otarł się kiedyś o Prawdę wybierając „drogę środka”. Czy jednak naprawdę,

jak stwierdził, życie człowieka jest pasmem nieustannego cierpienia? Hm, to już dzi -

siaj zależy wyłącznie od nas samych.

Cristof P. May

Chciałbym Wam darować pieśń, 

która wzleci ponad światem

Cristof P. May, 1987

☼ ♂♀∞♫Y

    

J





Dziecko, które w nas mieszka, ufa, że istnieją gdzieś mędrcy znający prawdę
Czesław Miłosz (1911-2004)

Pierwszy łyk z kielicha nauk przyrodniczych czyni ateistą – ale na dnie kielicha czeka Bóg
Werner Heisenberg (1901–1976)

Nauka bez religii jest kaleka, religia bez nauki jest ślepa
Albert Einstein (1879-1955)

Życie każdego człowieka jest baśnią napisaną przez Boga
Hans Christian Andersen (1805-1875)

Ci, którzy przemawiają w imieniu Boga, powinni pokazać listy uwierzytelniające
Julian Tuwim (1894-1953)

Nigdy człowiek nie wyrządza zła tak wytrwale i tak ochoczo, jak kiedy czyni to z pobudek 
religijnych

Blaise Pascal (1623-1662)

Ci, którzy dzierżą władzę powołują się na prawa boskie. Jest to najlepszy środek 
zachowania tyranii

John Toland (1670-1722)

Wszystko co rodzi się, biegnie ku śmierci, (...) także każde panowanie i każda religia ma 
swój początek i swój koniec

Giulio Vanini (1585-1619) 

Dzisiaj jest uczniem wczoraj
Thomas Fuller (1654-1734)
Gnomologia: Adagies and Proverbs, 5153

Kto pyta, jest głupcem przez pięć minut; kto nie pyta, pozostaje nim do końca

 Przysłowie chińskie

Wykorzystaj pięć rzeczy przed pięcioma innymi: młodość – przed starością, zdrowie – przed 
chorobą, odpoczynek – przed pracą, bogactwo – przed biedą, życie – przed śmiercią

Przysłowie arabskie

W dniu twoich narodzin wszyscy byli weseli, tylko ty płakałeś. Żyj tak, aby w twej ostatniej 
godzinie wszyscy płakali, a ty jeden byś śmiał się serdecznie i łzy w oku nie miał

 
Przysłowie chińskie

Życie tyle ci da, ile sam sobie z niego weźmiesz
za Giovannim Boccaccio (1313-1375)

Najpierw cię ignorują. Potem śmieją się z ciebie. Później z tobą walczą. W końcu 
wygrywasz

Mahatma Gandhi (1869-1948)

Wszystko jest trudne, nim stanie się proste
Thomas Fuller (1654-1734)
Gnomologia: Adagies and Proverbs, 560



Jestem, bo Bóg tak chce
 Cristof P. May

Jedyne, co tak naprawdę mamy cennego w naszym życiu, to naturalna radość naszych 
chwilowych istnień. Nie pozwólmy nikomu odebrać sobie tego skarbu

 Cristof P. May

Pytasz o mój patriotyzm? Jestem obywatelem dzieła stworzenia
Cristof P. May

Bądź wyłącznie sobą! Bądź Ra'i
Cristof P. May



SPIS TREŚCI:

17 .................  Intro

19 .................   Dość już tego wymyślania na temat Boga!

19 .................   Zaufajmy Naturze jako narzędziu genialnego Stwórcy

21 .................   Przywróćmy światu wagę tego, co naturalnie 

            otrzymujemy od Stwórcy

23 ...…..........   Kościół Radości ISTNIENIA   kontra dotychczasowe religie 

            świata

26 ..................  Cristof P. May

     
29 .................  CZĘŚĆ I. Religie – podstawy 

31 ..................   Dotychczasowe... protezy religijne
              32 ..................   Prawda częściowa to zawsze jedynie kłamstwo

34 .................  I.1. Potrzeba Boga i wiary, a manipulacja

34 ..................   Potrzeba Boga i wiary

35 ..................   Manipulacja religijna

37 ..................   Nie daj żadnej religii sobą manipulować!

40 .................  I.2. Która religia ma rację?

40 ..................   Trochę liczb

42 ..................   Żadna religia nie może mieć wyłącznej racji

46 ..................   Różne języki religii

48 .................  I.3. Wspólna, wyższa perspektywa

48 ..................   Pokaż mi, gdzie jest niebo?

49 ..................   Jedno źródło zasilające wszystkich

54 ..................   Religijni majstrowie, przerośnięte potworki i latające 

             dywany

56 ..................   Czy religijny fanatyzm ma sens?

57 ..................   Apel Kościoła Radości ISTNIENIA

59 .................  I.4. Kreowani przez religie ateiści i niereligijni

59 ..................   Religie odpychają ludzi od Boga

61 ..................   Religijny „samobój”

64 ..................  I.5. Prześladowania i walka z postępem

     
67 .................  CZĘŚĆ II.  Kościół Radości ISTNIENIA – podstawy

69 .................  II.1. Bóg i Jego prawa

69 ..................   Bóg Stwórca

71 ..................   Bóg nie popełnia błędów

1111



73 ..................   Prawdy Stworzenia

75 ..................   Zasady Współistnienia

79 .................  II.2. Filozofia i religia Radości Istnienia

79 ..................   Wprowadzenie do filozofii i religii Radości Istnienia – Ra’i

81 ..................   Równowaga i my

83 ..................   Smutek

85 ..................   Radość

88 ..................   Pozytywne nastawienie do życia

90 ..................   Przyjemność, zadowolenie, normalność, odpowiedzialność

94 ..................   Nie działaj przeciw swojej naturze!

95 ..................   A pieniądze?

95 ..................   Dzielenie się radością

96 ..................   Wartości filozofii/ religii Radości Istnienia

100 .................  II.3. Koncepcja świata wg Ra’i

100 ..................   Skomplikowanie świata

105 ..................   Nasze zmysły i to, co poza zmysłami

108 ..................   Całe dzieło stworzenia naszym domem

110 ..................   Czas. Inercja zdarzeń

115 ..................   Kreacja przyszłości

118 .................  II.4. Energie Boga

120 ..................   Obszar/ energia natury

123 ..................   Obszar/ energia życia

125 ..................   Obszar/ energia samoświadomości

126 ..................   Obszar/ energia zdarzeń

128 ..................   Obszar/ energia wyższa, energia Boga

134 .................  II.5. Rozmowy z Bogiem. Modlitwy

134 ..................   Rozmawiaj z Bogiem!

137 ..................   Wyobrażenie Boga i podstawowa modlitwa Kościoła 

Radości ISTNIENIA

140 .................  II.6. Pojęcia wyższe 

140 ..................   Miłość człowieka a Miłość Boga. Jedność w Bogu

152 .................. „Grzech”, dobro, a zło

161 ..................  Pokora i szacunek

165 ..................  Dusza i to co dalej

174 ..................  Przemijanie i śmierć

178 .................  II.7. Dzielenie się. Pomaganie innym

178 ..................  To nieprawda, że tylko czarodziej umie równocześnie 

  dzielić i mnożyć

180 ..................  Dzielenie się – symbolem naszej jedności ze światem Boga

181 ..................    Wszystko, co materialne, zostaje tutaj

1212



183 .................  II.8. Symbolika Kościoła Radości ISTNIENIA oraz filozofii 
 

        
        i religii Radości Istnienia Ra’i    

          

183 ..................  Symbol YOM
 

187 .................  CZĘŚĆ III. Religie – ciąg dalszy

189 .................  III.1. Głębiej w przeszłość

189 ..................  Wiek świata kontra wiek religii

191 ..................  Historia cywilizacji ludzkiej

196 .................  III.2. Najważniejsze religie świata

197 ..................  Genealogia najważniejszych religii świata (schemat)

198 ..................  Sumerowie

200 ..................  Starożytny Egipt

204 ..................  Ariowie

205 ..................  Zaratusztranizm

207 ..................  Judaizm

211 ..................  Chrześcijaństwo

          214 ................  Początki chrześcijaństwa

          217 ................  Przejęcie Cesarstwa Rzymskiego. Doktryna 

        ważniejsza niż miłość do bliźniego

          222 ................  Na podbój świata. Zawładnianie ludzkiej wolności 

         i godności

          224 ................  Podziały

          228 ................  Dogmaty

          231 ................  Hierarchowie

          232 ................  Rachunek sumienia

          233 ................  „Nowoczesne chrześcijaństwo” – światło w tunelu

235 ..................  Islam

          237 ................  Religia 

          240 ................  Prawo 

          243 ................  Historia. Ekspansja islamu 

          246 ................  Refleksja nad wspólnym światem 

248 ..................  Hinduizm

251 ..................  Dżinizm

252 ..................  Buddyzm

254 ..................  Sikhizm

255 ..................  Bahaizm

256 ..................  Taoizm

258 ..................  Konfucjanizm

260 ..................  Sintoizm

262 .................  III.3. Gdzie leżą dzisiejsze problemy religii?

262 ..................  Od starożytności do trzeciego tysiąclecia

1313



266 ..................  Przyjrzyjmy się religiom z wyższej perspektywy

267 ..................  „Infekcja religijna”

272 ..................  Wiarygodność „prawd” przekazywanych w „pismach                                          
świętych”

277 ..................  Prorocy

284 ..................  Wywoływanie strachu. Promowanie przemocy 

i nienawiści

291 ..................  Manipulacja psychiką ludzką – religijne pranie mózgów

293 ..................  Wiarygodność „świętych” przekazów

299 ..................  Refleksja

305 .................  III.4. Systemowy błąd judaizmu, chrześcijaństwa i islamu  
     

305 ..................  „Grzech”

315 ..................  Wolna wola, wolny wybór?

310 ..................  Konsekwencje nieistnienia pojęcia „grzechu” człowieka 

wobec Boga

321 ..................  Czy Bóg czegoś nie może?

328 .................  III.5. Stosunek dwóch największych religii świata do siebie. 

         Na styku różnic

328 ..................  Historia

332 ..................  Teraźniejszość

337 ..................  Imigranci muzułmańscy

     343 .................  CZĘŚĆ IV. Nauczanie społeczne Kościoła Radości ISTNIENIA

345 .................  IV.1. Pojęcia i sprawy trudne

345 ..................  Małżeństwo

348 ..................  Konkubinat czy małżeństwo?

349 ..................  Poligamia

350 ..................  Rozwód

351 ..................  Samobójstwo

351 ..................  Eutanazja

352 ..................  Aborcja

355 ..................  Zapłodnienie in vitro

355 ..................  Eksperymenty biologiczne, genetyczne, klonowanie, 

sztuczna inteligencja

357 ..................  Uzależnienia

359 ..................  Patologie

359 ..................  Kara śmierci

360 ..................  Tożsamość płciowa

361 ..................  Homoseksualizm & more

363 ..................  Małżeństwa pozaheteroseksualne

364 ..................  Adopcja dzieci w małżeństwach/ związkach 

                                   
pozaheteroseksualnych

1414



366 ..................  Problem niskiej dzietności Europejczyków a „problem 
  

islamu”

374 .................  IV.2. Wybrane zagadnienia społeczne

374 ..................  Równouprawnienie płci

376 ..................  Manipulacja religijna

384 ..................  Prawo i wymiar sprawiedliwości

391 .................  IV.3. Zagadnienia systemowe

391 ..................  Żądza władzy i antagonizowanie ludzi

392 ..................  Demokracja

392 ..................  Edukacja

395 ..................  Politycy/ państwo

396 ..................  Bezpieczeństwo ekonomiczne

397 ..................  Bogaci kontra biedni

402 ..................  Walka o swoje

405 ..................  Konsumpcjonizm a dług

408 ..................  Bylejakość

413 ..................  Co powinniśmy zmieniać?

418 ..................  Dwanaście Konieczności Świata

421 ................. Coda

              426 .................  Bibliografia

     427 .................  Dodatek 1 – 11 Przekazań Ra'i

447 .................  Dodatek 2 – Teoria programu

1515





INTRO





DOŚĆ JUŻ TEGO WYMYŚLANIA NA TEMAT BOGA!

001 Czy kiedykolwiek zastanawiałeś/aś się nad tym, skąd pochodzi Twoja wiedza na

temat Boga? Zapewne, jak większość ludzi, nigdy tego nie robiłeś/aś. A szkoda, bo

miałbyś/abyś wówczas szansę, by łatwiej uświadomić sobie, że zdecydowana więk -

szość z nas ma „swoją wiedzę o Bogu” jedynie i wyłącznie z tego, co na temat Stwór -

cy wymyślili i „wyplotkowali” między sobą kiedyś inni.

002 To właśnie z tego powodu – archaicznego wymyślania przez naszych przodków

o tym czym lub kim jest siła wyższa rządząca światem – ziemia jest dziś głęboko po -

orana religijnymi podziałami. Najpierw nasi dawni przodkowie, dziesiątki tysięcy lat

temu, zaczęli tworzyć sobie jakieś wyobrażenia sił wyższych, a potem, przez setki

kolejnych pokoleń następowało wielokrotne „rolowanie” poprzednich przekazów,

mitów, wierzeń, przesądów i zabobonów. Dokładnie tak, jak w dziecięcej zabawie

w „głuchy telefon”, jak w schemacie „jedna baba drugiej babie”… I dzisiaj mamy

tego smutny efekt…

003 Każdą z największych dotychczasowych religii świata tworzy nawarstwiana

przez wieki religijna tradycja poszczególnych społeczności, bazująca od któregoś

momentu swojej historii na � . „piśmie świętym” swojej religii. 

004 Biblia, Koran, Tora, Wedy, Tipitaka, Purvas… Księgi te jednak – mimo swych nie -

wątpliwych mądrości w zakresie podstawowych ludzkich wartości wspólnych (uni -

wersalnych) – to jednak równocześnie całkowite archaizmy w obrazie Boga i Jego

dzieła stworzenia, w tym naszego świata. Archaizmy naiwne, sprzeczne ze sobą,

wręcz nawzajem się wykluczające. Pisma święte? Hm, może i święte, ale wyłącznie

dla swoich wyznawców. Dla reszty zaś świata – najczęściej sterty papieru

o wartości… makulatury.

005 Dlatego też nadszedł już najwyższy czas, byśmy wszyscy – stanowiący przecież

jeden wspólny ludzki gatunek – zmienili i uwspółcześnili, a także ujednolicili po -

strzeganie naszego Stwórcy oraz postrzeganie Jego stosunku do przedmiotu swojej

kreacji, czyli do nas, ludzi. Nadszedł już czas, by utworzyć Kościół Radości ISTNIENIA.

ZAUFAJMY NATURZE JAKO NARZĘDZIU GENIALNEGO STWÓRCY

006 Kościół Radości ISTNIENIA wiedzę o Bogu bierze nie z tego, co o Stwórcy, w swojej

głębokiej niewiedzy, naiwności, strachu i przesądach twierdzili przed tysiącleciami

1919



kiedyś inni, a z dzisiejszej analitycznej obserwacji tworzącego nas świata – obserwa -

cji tego, jak Bóg/ Stwórca wprost do nas przemawia. 

007 W filozofii i religii Radości Istnienia (Ra’i) Bóg dla człowieka istnieje więc nie dla -

tego, że ktoś nam o Nim od wczesnego dzieciństwa „opowiada”, snując przy tym ja -

kieś infantylne religijne historie, baśnie i mity, ale wyłącznie dlatego, że jako ludzie

dorośli – mogący dopiero wówczas korzystać w pełni z otrzymanego od Stwórcy in -

telektu – podczas swojej świadomej obserwacji świata zauważamy, że jest on ułożo -

ny w niezwykle logiczny, powtarzalny i niesamowicie spójny sposób. W każdej skali:

mikro, naszej ludzkiej i makro. 

008 Ra’i
 

widzi oczywistą obecność Boga – genialnego Stwórcy nieograniczonego żad -

nymi ludzkimi limitami – we wszystkim, co nas otacza. Energia stworzenia, energia

Absolutu Boskiego wypełnia całość naszego dzieła stworzenia, to ona buduje sobą

i tworzy cały nasz świat. Wszyscy, bez wyjątku, jesteśmy częścią tej energii, bez niej

zdecydowanie by nas nie było. 

009 Odczuwanie wszechobecności Stwórcy i Jego wypełniających świat energii jest

prostym i naturalnym uczuciem, którego jest w stanie doznawać każda istota ludzka.

Niestety, coraz więcej spośród nas zamyka się dzisiaj na to uczucie, jak kwiaty cho -

wające swe płatki przed kwaśnym deszczem religii wypaczających naturalny i pięk -

ny obraz świata danego nam przez Boga – religii totalitarnych, zaborczych, naiw -

nych, archaicznych, odrealnionych już dziś niemal całkowicie od rzeczywistości

świata oraz praktyki życia człowieka i jego człowieczeństwa. 

010 Większość religii swoimi nakazami i zakazami zabija naturalne człowieczeństwo

nadane nam wprost przez Stwórcę, równocześnie zabierając człowiekowi radość

z niekrępowanego żadnym religijnym zabobonem odczuwania Boga. Religie od ty -

siącleci narzucają preparowane przez siebie ciasne gorsety „jedynie dopuszczalnych”

sposobów odbioru świata oraz sztywne dogmatyczne schematy, w obronie których

ludzie się później nienawidzą i zabijają. 

011
 

Każde sztywne religijne ramy uniemożliwiają otwarty i naturalny odbiór Boga

przez człowieka. Świat jest dużo bardziej skomplikowany, niż zostało to zapisane we

wszystkich pismach „świętych” wszystkich religii świata razem wziętych. Im bar -

dziej „precyzyjnie”, ustami swych myślicieli religie starają się nazywać (precyzować)

2020



Boga i starają się określać Jego stosunek do dzieła stworzenia, w tym do ludzi, tym

bardziej fałszują i obraz Stwórcy, i obraz naszego świata.

012 Kościół Radości ISTNIENIA nie tworzy żadnych teologii. Nie nadaje Absolutowi

Stwórcy ani kształtu, ani obrazu, ani wartości, musząc używać przy tym ułomnego

ludzkiego języka, próbując nieporadnie i naiwnie – jak czyni to większość dotychcza-

sowych religii – nazywać coś, czego nazwać i opisać ludzkim językiem się nie da. 

013 Nie ma jednak zupełnie potrzeby jakiegokolwiek nazywania – aby odczuwać

Boga, nie trzeba Go próbować najpierw „nazywać” po to, by móc potem łatwiej Go

sobie wyobrażać. By odczuwać Boga, należy się na Niego – na Jego wypełniające

cały świat naturalne energie – jedynie świadomie i ufnie otworzyć. 

014 Jeżeli nauczysz się tego, jeżeli zaufasz Naturze jako porządkującemu cię w każ -

dym wymiarze narzędziu genialnego Stwórcy, w pewnym momencie zaczniesz na -

turalnie i samoistnie odczuwać Boga. Wszystko wówczas, bez religijnego sreberka ki -

czu, zacznie być dla ciebie zrozumiałe i zacznie się doskonale uzupełniać, tworząc

spójną całość, dając ci głębokie poczucie osadzenia, wewnętrznego spokoju, bezpie -

czeństwa i równowagi oraz satysfakcji istnienia, czyli sumarycznie – naturalnej Ra -

dości istnienia.

PRZYWRÓĆMY ŚWIATU WAGĘ TEGO, CO NATURALNIE OTRZYMUJEMY OD 

STWÓRCY

015 Podziały religijne zawsze doprowadzały do nienawiści, przemocy, wojen, śmierci

i jednakowych nieszczęść ludzkich po każdej stronie. Prześladowania o podłożu reli -

gijnym mają miejsce w wielu rejonach świata również dzisiaj. W imię „wyższości”

jednej religii nad drugą niszczona jest ludzka godność i mordowani są ludzie. 

016 To wyznawana religia jest głównym czynnikiem, który kształtuje wartości spo -

łeczności i narodów: ich tożsamość, tradycję, kulturę oraz stosunek do innych – i to

religia pozwala czy wręcz nakazuje traktowanie wyznawców innych religii z wyż -

szością. To religijna, systemowa, wzajemna pogarda dla innych sposobów nazywa -

nia i czczenia Boga od zawsze nakręca spiralę wzajemnej wrogości i nienawiści świa -

ta. Najwyższy już czas, aby ten stan rzeczy wspólnie zacząć zmieniać!

2121



017 Kościół Radości ISTNIENIA pragnie przywrócić naszemu wspólnemu światu wagę

naturalnych ludzkich zachowań, pragnień i wartości otrzymanych w darze od

wspólnego Stwórcy, a zagrabionych, wypaczonych i wręcz okaleczonych przez do -

tychczasowe, poszczególne religie świata: judaizm, chrześcijaństwo, islam, hinduizm

i buddyzm czy inne – choć przez każdą z tych religii podeptane w nieco innym za -

kresie i w nieco inny sposób. 

018 Kościół Radości ISTNIENIA pragnie oczyścić nasz wspólny świat z religijnych przesą -

dów – zabobonów – szczególnie tych wymiernie szkodzących naszemu naturalnemu

człowieczeństwu. Podejmujemy otwartą walkę z największym zabobonem dotych -

czasowych religii – spreparowanym przez judaizm (a także hinduizm) – t w. „grze -

chem” człowieka wobec Stwórcy.Ten prymitywny, fałszywy logicznie konstrukt

myślowy, przez ostatnie 2 000 lat skaził niemal cały świat człowieka przez wyrosłe

z judaizmu ekspansywne chrześcijaństwo i islam. To te głównie religie zainfekowały

i nadal infekują cały nasz cudowny świat dany nam przez Boga, głębokim poczu -

ciem winy człowieka za zwykłe ludzkie myśli, słowa, czyny – popełniane rzekomo

przeciwko Stwórcy i wbrew Jego woli!

019 Kościół Radości ISTNIENIA pragnie zatrzymać proceder religijnego psychicznego osa-

czania ofiar i religijnej manipulacji dzieci, służące przejmowaniu kontroli nad umy -

słami i wolą osób programowo manipulowanych. 

020 Kościół Radości ISTNIENIA, w końcu, pragnie promować, nadając mu najwyższą ran -

gę – ludzkie naturalne uczucie/ stan Radości życia – RADOŚCI Z NATURALNEGO

ISTNIENIA w świecie Boga.

021 Stwórca daje nam wspaniałe, zrównoważone, naturalne środowisko bytu

i wszystkie warunki do tego, by człowiek, o ile chce, mógł istnieć radośnie. Stwórca

nadaje naszemu istnieniu ramowe zasady, a także dostarcza nam warsztat i narzę -

dzia, to jednak już od nas samych zależy, jak tych narzędzi użyjemy. Nasz los jest

przede wszystkim w naszych rękach – organizujmy się więc odpowiednio z innymi

i
 

twórzmy lepsze dla siebie środowisko wspólnego istnienia. Dzielmy się równocze -

śnie z innymi swoim potencjałem, swoimi możliwościami, intelektem, pracą, a i rów -

nież posiadaniem materialnym po to, aby w
 
pełni móc rozkwitnąć w Radości swoje-

go istnienia . Uważajmy przy tym na bezrefleksyjne zachłystywanie się materiali -

zmem i konsumpcją – używki te są w stanie silnie negatywnie zakłócać naturalną

równowagę naszych istnień.

2222



KOŚCIÓŁ RADOŚCI ISTNIENIA KONTRA DOTYCHCZASOWE RELIGIE ŚWIATA

022 Kościół Radości ISTNIENIA przekaz filozofii i religii Radości Istnienia Ra’i kieruje do

wszystkich ludzi – zarówno tych wierzących w Boga czy jakąś siłę wyższą porządku-

jącą świat, jak i tych, którzy uważają się za „stwórców samych siebie”, czyli ateistów.

Tak jednych, jak i drugich wzywamy do rozpoczęcia używania w pełni, otrzymane -

go od Stwórcy intelektu – i usuwanie swoich religijnych, jak i antyreligijnych klapek

z oczu (klapki na oczy – używany w przeszłości sposób oszukiwania konia), znacz -

nie krępujących zakres i głębię widzenia świata. 

023 Kościół Radości ISTNIENIA chce zjednoczyć wokół głoszonych przez nas idei, docelo -

wo, wszystkich członków wspólnoty ludzkiej. Jest oczywiste, że wspólna dla jak naj -

większej liczby ludzi, jedna, zrównoważona, holistyczna filozofia/ religia pokoju

i naturalnego współistnienia, poprzez wygładzanie dzielących głęboko ludzi różnic,

może nam wszystkim jedynie pomóc. 

024 Równocześnie nie jest naszym zamiarem pozbawianie jakiejkolwiek grupy religij-

nej czy jakiejkolwiek społeczności ich tożsamości kulturowej wypracowanej przez

wieki przez pokolenia przodków. Każda grupa, naród, bez względu na to, w jakiego

Boga do tej pory wierzy, jest w stanie wnieść do wspólnej światowej kultury to, co

ma najpiękniejszego. Piękno świata polega na jego różnorodności – ale jedynie na

różnorodności koegzystującej ze sobą i uzupełniającej się, a nie dążącej do zdobywa -

nia przewagi czy wręcz ze sobą walczącej. 

025 Nikomu nie odmawiamy prawa do wyboru religii zgodnie z jego przekonaniem

i sumieniem, dlatego też nigdy nie mamy zamiaru krytykować nikogo za samo wy -

znawanie takiej czy innej religii. Szukanie kontaktu z siłami wyższymi, z Bogiem jest

pięknym i całkowicie naturalnym zachowaniem człowieka. Należy jednak pamiętać,

że czym innym jest naturalna potrzeba kontaktu z Bogiem, a czym innym jest bezre -

fleksyjne trwanie w subiektywnym religijnym zabobonie, który równocześnie wy-

miernie szkodzi innym członkom wspólnoty ludzkiej.

026 Kościół Radości ISTNIENIA odrzuca idee i treści największych dotychczasowych reli -

gii świata – szczególnie chrześcijaństwa i islamu – uznając je za zdecydowanie nie

tylko dziś już archaiczne, nielogiczne i naiwne, ale w dużej części wręcz za wprost

szkodzące stworzonemu przez Stwórcę człowiekowi i jego człowieczeństwu. Religij -

ny proceder dzielenia świata przez te religie na „nas samych” jako „tych dobrych”

2323



i
 

„całą resztę świata” jako „tych złych”, od zawsze powodował, że religie te nigdy

nie służyły ludziom i ludzkości swym dobrem tak, jak służyć by mogły, a wręcz po -

wodowały – i nadal powodują – dla całego gatunku ludzkiego gigantyczne wręcz

krzywdy. 

027 Wielowiekowa manipulacja religijno-ideologiczna całych społeczeństw i naro -

dów, nadużywanie władzy, ucisk, wyzysk, tłumienie potrzeby rozwoju i postępu,

narzucanie wszystkim totalitarnych praw, powołując się na rzekomą wolę i namasz -

czenie Boga, uświęcanie zabijania i eksterminacji „niewiernych” w imię „woli Boga”,

straszenie miliardów istnień ludzkich rzekomą boską karą wiecznych ogni piekiel -

nych czy degradacją w kolejnym wcieleniu za łamanie wymyślanych przez siebie re -

ligijnych praw (hinduizm) – to jedynie początek długiej listy „grzechów” – „grze -

chów” i zbrodni religii przeciwko ludzkości! Czy chcemy, aby odeszły one w niebyt

zapomnienia? 

028 Nawet jeżeli nie chcemy jako ludzkość rozliczać, a być miłosierni, to nie wolno

nam jednak absolutnie zapominać o wyrządzanych przez dotychczasowe religie

światu, przez wieki, krzywdach, tak, by krzywdy te już nigdy nie mogły się powtó -

rzyć!

 

029 Kościół Radości ISTNIENIA nie zamierza (w aspekcie historycznym) ani specjalnie

atakować żadnych poprzedzających nas religii, ani też za wszelką cenę szukać ich

wad. Większość religii ma bardzo długą, wielowiekową historię. Nie byłoby naj -

mniejszego problemu wypunktować każdą z nich i wskazać wszystkie ich niedosko -

nałości. Nie chodzi nam jednak o to, co było (skoro tego i tak nie jesteśmy już w sta -

nie zmienić), a przede wszystkim o to, co jest. Chodzi o to, jak poszczególne religie

wpływają na życie ludzi dzisiaj i co są w stanie zaoferować współczesnemu człowie -

kowi. 

030 Każda z religii jest tworzona wyłącznie przez ludzi, nie przez Boga. Stwórca

(energia wyższa) jest obecny jedynie w samym czystym źródle/ jądrze/ trzonie każ -

dej religii, a nie we wtórnych ludzkich próbach tworzenia religijnych oraz religijno-i -

deologicznych nadbudówek tego źródła. To sami ludzie bezwstydnie narzucają in -

nym rzekomą wolę Stwórcy. Dlatego pytam, jako twórca Kościoła Ra’i, tych „bo -

skich”, samozwańczych pośredników, decydentów chrześcijaństwa, islamu, hindu -

izmu i innych religii:

2424



031
 

Jesteście religiami mającymi ambicje przybliżać ludziom Stwórcę – co więc

macie do zaoferowania światu dzisiaj? Co macie do zaoferowania dzisiejszemu,

inteligentnemu, wykształconemu i zadającemu pytania człowiekowi? Czy w ogóle

macie do zaoferowania cokolwiek, oprócz swoich arsenałów skostniałych,

naiwnych religijnych przesądów i dogmatów, co byłoby w stanie całej

współczesnej i przyszłej ludzkości wymiernie służyć?

Problem w tym, że nie macie – dlatego sumarycznie silnie ciągniecie 

dzisiejszą wiarę całej ludzkości w kierunku dna. 

ODRZUCACIE SOBĄ LUDZI OD BOGA!

Na powierzchni utrzymuje was jeszcze jedynie trzymanie się wartości

uniwersalnych świata człowieka. One jednak nie powstrzymają już długo

waszych skamielin przed zatonięciem.

032 Wizja świata, w tym religii, zawarta w Kościele Radości ISTNIENIA jest jasna i prosta

– tworzony przez ludzi i dla ludzi świat powinien być bezpieczny i przyjazny. Nie

tylko dla jednych, będąc równocześnie wrogim dla innych. Powinien być bezpieczny

i przyjazny dla wszystkich – i to w każdym wymiarze: filozoficzno-religijnym, spo -

łecznym i ekonomicznym. 

033 Aby osiągnąć stan bezpieczeństwa i przyjazności świata w wymiarze filozoficz -

no-religijnym, konieczne jest dokonanie tylko jednej prostej czynności – uogólnienia.

Wymaga ono jednak od każdego z nas odrobiny dobrej woli i przede wszystkim od -

wagi w odrzuceniu swoich dotychczasowych religijnych przesądów powstałych

wskutek religijnej manipulacji od dziecka (rzekomy gniew i kara Boga za jakiekol -

wiek odstępstwo od swojej dotychczasowej wiary). 

034 Otóż należy ujrzeć JEDNO ŹRÓDŁO – wspólnego dla nas wszystkich Boga

Stwórcę, tego samego, ale stojącego o poziom wyżej niż wyobrażany sobie dotych -

czas. Boga znajdującego się ponad wszelkimi podziałami tworzonymi przez ludzi

i
 

ich religie. Nie ma potrzeby całkowicie odcinać się od swojego dotychczasowego

wyobrażenia Stwórcy, należy jednak stanowczo odrzucić nadane Mu kiedyś – infan -

tylnie przez naszych przodków – wszelkie ludzkie wartościowania i cechy, w tym

również wszelkie ludzkie postaci. Należy zacząć używać intelektu,  jako daru i na -

rzędzia nadanego każdemu z nas przez Stwórcę – pozwoli to wszystkim nam trzeź -

wo i analitycznie spojrzeć na ustanowione kiedyś wyłącznie przez samych ludzi reli -

gijne prawa i zasady oraz silnie dzielące ludzkość religijne dogmaty.

2525



035 Uogólniając swoje postrzeganie Boga i przenosząc tym samym swoją wiarę na

nowy, nieco wyższy poziom, wszyscy znajdziemy się bliżej prawdy obiektywnej dla

wszystkich, PRAWDY wspólnej. Wszyscy znajdziemy się bliżej STWÓRCY. 

__________

036 Nikt z żyjących obecnie nie ponosi odpowiedzialności za odległą przeszłość i za

już istniejące podziały świata. Ci jednak, którzy dzisiaj religiami zarządzają, są

odpowiedzialni za przyszłość – za jutro wspólnego świata. Dlatego też Kościół

Radości ISTNIENIA wzywa wszystkich przywódców religijnych  na każdym poziomie

ich kompetencji, aby zaczęli rewidować dogmaty swoich religii i w ewolucyjny

sposób dołączali do stojących ponad wszelkimi podziałami idei filozofii/ religii

Radości Istnienia. Wspólny Bóg, Stwórca czeka na nas wszystkich – nie zawiedźmy

Go! Niech proces filozoficzno-religijnego jednoczenia świata, wydający się

w pierwszej chwili jako wręcz niemożliwy do realizacji, trwa kilka pokoleń lub

dłużej. Niech trwa, ale niech się dokonuje! Dla nas samych oraz dla pokoleń naszych

dzieci i wnuków, którzy przyjdą po nas.

037 Już najwyższy czas, aby nasze życie fizyczne i nasza planeta Ziemia  zaczęły być

przez wszystkich postrzegane jako nasz wspólny raj – jako nagroda świadomego ist -

nienia dawana nam przez Boga. Raj cudowny, realny, namacalny i rzeczywisty, bo

istniejący nie po naszej śmierci, w jakichś bliżej nieokreślonych, obcych i całkowicie

niepewnych „zaświatach”, ale tu i teraz . Sam Stwórca daje nam ten Raj jako natural -

ne środowisko naszego wyjątkowego i niepowtarzalnego istnienia. Najwyższy już

czas to docenić i skończyć zamieniać go w piekło!

CRISTOF P. MAY

038 Cristof P. May (Krzysztof Piotr Maj), twórca Kościoła Radości ISTNIENIA (Ra’i) – z ko-

rzeni i tradycji, jestem Polakiem. Z wyboru jestem Europejczykiem, obywatelem

wspólnego świata i obywatelem wspólnego dzieła stworzenia. 

Należę do pokolenia ukształtowanego na przełomie XX i XXI w. przez świat

Zachodu wyrosły na gruncie chrześcijaństwa. Pochodzę z Polski – kraju, w którym

przez 1 000 ostatnich lat ciągle przewijały się wojny i który był ze wszystkich stron

rozszarpywany przez sąsiednie narody braci w wierze – innych chrześcijan – na

2626



zmianę z innymi religiami totalitaryzmu w postaci: nazizmu (Hitler) i komunizmu

(Stalin). Przez ostatnich 200 lat z niedługą przerwą, do 1989 roku, mój kraj nie był

niepodległy. Uzyskana pokojowo wolność i niepodległość – i państwowa, i osobista –

każe mi w pełni doceniać jej wartość. To sprawia, że czuję się w obowiązku przeka -

zać ideę wolności oraz ideę radości z niekrępowanego przez nikogo odbioru świata

tym, dla których idee te mogą być bliskie, czyli – czego jestem pewien – wszystkim

moim braciom i siostrom wspólnego naszego gatunku ludzkiego i tworzonym przez

nich, wszystkim społeczeństwom i narodom naszego świata.

039 Z powodu mojego pochodzenia najwięcej mam do powiedzenia na temat chrze -

ścijaństwa – i dlatego do tej religii odnoszę się najczęściej – jednak moje uwagi i spo -

strzeżenia kieruję pod adresem wszystkich dotychczasowych religii i filozofii religij -

nych świata.

__________

040 Kościół Radości ISTNIENIA używa i odnosi się do pojęć zrozumiałych dla każdego

człowieka bez względu na jego miejsce i czas urodzenia, narodowość, kulturę, trady -

cję czy religię. Sens życia, radość, chęć spełnienia, wiara, Bóg (siła wyższa) – to poję -

cia uniwersalne, podstawowe i jednakowo ważne dla wszystkich. Filozofia i religia

Ra’i daje obraz świata, który nie tylko nie dzieli, ale jest w stanie z powodzeniem po -

łączyć kiedyś wszystkich.

041 Wszyscy należymy do tego samego gatunku ludzkiego – mamy w związku z tym

takie same potrzeby, uczucia i pragnienia. Potrzebujemy tych samych wartości, aby

czuć się w życiu radosnymi, szczęśliwymi, spełnionymi. Nie po śmierci i rzekomym

sądzie ostatecznym, nie w rzekomym kolejnym wcieleniu, ale w fantastycznym i nie -

powtarzalnym ISTNIENIU danym nam przez Stwórcę TU i TERAZ. Nie ma więk -

szego „grzechu” – i obrazy Boga – niż niedocenianie i odrzucanie tego, co od Nie -

go otrzymujemy!

042
 

Obszary filozofii i religii łączą się w Ra'i w sposób, który trudno jest rozdzielać.

W
 

momencie zagłębienia się w Ra'i i ujrzeniu świata/ wszechwszechświata jako jeden

wspólny, połączony ze sobą organizm, znika wartościowanie na to, co ma być jeszcze jedy -

2727



nie filozofią, a co jest już religią. Stąd też Kościół Radości ISTNIENIA
 
używa pojęć „filozofia”

i
 

„religia” często razem, łącznie, jako filozofia i religia Radości Istnienia – Ra'i.

043 Kościół Radości ISTNIENIA zadaje pytania i próbuje na nie odpowiadać, co nie zna -

czy, że zawsze musi mieć we wszystkim ostateczną rację. Na tym jednak ma polegać

siła tworzonego przeze mnie Kościoła, że nie tworzy on dogmatów i nigdy nie bę -

dzie twierdził, że wie już wszystko. Kościół Radości ISTNIENIA
 

zawsze będzie otwarty na

odkrywanie dzieła stworzenia, na rzeczową dyskusję, na konstruktywną wymianę

argumentów, na wspólne dalsze rozwijanie filozofii istnienia człowieka, jak najtraf -

niej mogącej na każdym etapie rozwoju cywilizacji ludzkiej odpowiedzieć na od -

wieczne, najczęściej zadawane przez człowieka pytanie: why? – dlaczego? 

044 Niech Radość istnienia na wieki będzie z Wami!

Yom!

Cristof P. May

2828



Część I

RELIGIE

PODSTAWY





DOTYCHCZASOWE… PROTEZY RELIGIJNE

1 Możesz wierzyć we wszystko na co masz ochotę. Dla Boga nie ma żadnego znacze -

nia, czy chcesz nazywać Go: Jahwe, Bogiem Ojcem, Jezusem, Allachem, Śiwą, Wisz -

nu/ Ramą/ Kriszną czy może Buddą lub tysiącami innych nazw, tak jak dla Boga nie

ma również żadnego znaczenia, jak silna jest twoja wiara. Bóg, Stwórca niczego od

ciebie nie oczekuje, bo sam doskonale wiedział i wie, czego od ciebie chce, tworząc

cię jako minicząstkę swojego dzieła stworzenia. Bóg jednak, poprzez takie, a nie inne

ukształtowanie twojej psychiki i ciała fizycznego, dostarczył ci możliwość wsparcia

cię w codziennym życiu swoimi potężnymi energiami. Czy skorzystasz z tego natu -

ralnego zaproszenia, czy też nie skorzystasz, zależy już tylko i wyłącznie od ciebie. 

2
 Jeżeli jesteś osobą religijną, warto, abyś szczerze zastanowił/a się,

w co rzeczywiście wierzysz i czy twoja wiara daje Ci radość i przynosi

choć trochę szczęścia w życiu.

3 Jeżeli dostrzeżesz, że tak naprawdę to nie tyle wierzysz w samego Boga Stwórcę,

ale jedynie w to, co inni ludzie poprzez swoje religie oferują ci jako swoje subiektyw -

ne „prawdy o Bogu”, zastanów się, czy właśnie tego chcesz. Czy chcesz nadal wie -

rzyć jedynie innym ludziom próbującym nieudolnie przemawiać w imieniu Boga,

narzucającym ci, kim Bóg ma być dla ciebie i wmawiającym ci, czego Wszechmogący

Stwórca od ciebie rzekomo chce?! Czy może jednak chcesz wierzyć bezpośrednio

w samego Stwórcę, Boga – wspólnego dla całego dzieła stworzenia, najwyższego dla

wszystkich istnień, bytów i zjawisk Absolutu, stojącego ponad wszelkimi ludzkimi

podziałami, spajającego jako Źródło również twój świat i twoje istnienie? 

4 Jeżeli otworzysz się na energie Stwórcy i nauczysz się je odbierać bezpośrednio, od-

rzucisz wówczas wszystkie swoje poprzednie przyzwyczajenia i ograniczenia religij -

ne, czując, że ciążą ci jak protezy u nóg. Nie potrzebujesz żadnych protez, skoro

masz swoje w pełni zdrowe nogi dane ci bezpośrednio przez Boga! Odrzuć protezy –

nigdy ich nie potrzebowałeś/aś, choć zostałeś/aś w nie w którymś momencie prze -

myślnie przez religie zaklęty/a.

5 Możesz, jeżeli chcesz, wierzyć dotychczasowym religiom, ale zawsze wówczas pa -

miętaj, że każda z tych religii to ograniczona, wycinkowa próba opisu Stwórcy

i
 

stworzonego przez Niego świata. Próba opisu, dzisiaj już bardzo archaiczna, pro -

wadzona wiele wieków czy tysiącleci temu, całkowicie „po omacku”, w oparciu je -

3131



dynie o poprzednie religijne zabobony i religijne „widzi mi się” naszych przodków.

I
 

pamiętaj, przede wszystkim, że to bezpośrednio SAM STWÓRCA obdarzył cię ro -

zumem, inteligencją i intuicją, abyś potrafił(a) odnaleźć swoją drogę w życiu. 

6
 

Możesz szukać Boga całe życie i nigdy Go nie odnaleźć, 

bo polegasz wyłącznie na innych.
 

Polegaj przede wszystkim na sobie i na tym, co czujesz,
 

a znajdziesz Boga dużo szybciej
 
i dużo bliżej, niż Ci się wydaje.

PRAWDA CZĘŚCIOWA TO ZAWSZE JEDYNIE KŁAMSTWO

7 W Kościele Radości ISTNIENIA mamy pełen szacunek dla wszystkich ludzi, również dla

tych identyfikujących się z jakąkolwiek religią świata. W żadnym momencie nie oce -

niamy nikogo jako człowieka, a szczególnie człowieka pragnącego realizować natu -

ralną potrzebę wiary i kontaktu z Bogiem. Oceniamy natomiast ogólne podstawy lo -

giczne dotychczasowych religii i rozwijanych przez nie wierzeń oraz to, jak religie te

w negatywny sposób wpływały, wpływają i są w stanie negatywnie dalej wpływać

na świat i wspólną ludzką cywilizację.

8 Jest oczywiste, że każda religia, promując wartości przyjazne człowiekowi, czyni

wiele dobra. Wartości, takie jak np. pomoc innym, przekładają się często na mnóstwo

pozytywnych religijnych i pozareligijnych inicjatyw ludzkich. W niniejszej księdze

nie jest jednak prowadzona analiza tego, co jest całkowicie normalne i naturalne

z punktu widzenia człowieka i człowieczeństwa, lecz wskazywane – i napiętnowane

– jest to, co nie jest ani normalne, ani naturalne i co szkodzi wręcz człowiekowi i na -

szemu człowieczeństwu, wymiernie szkodząc również całemu światu, w którym

wszyscy wspólnie istniejemy. 

9 Pomimo że analiza problemu religii w dzisiejszym świecie prowadzona jest z per -

spektywy odpowiednio oddalonej i możliwie wspólnej dla wszystkich, jest wielce

prawdopodobne, że moje wnioski nie będą się pokrywały z tym, jak poszczególne re-

ligie subiektywnie widzą siebie. Nie ma jednak innej możliwości – albo trzeba powie-

dzieć (wreszcie) całą prawdę, albo nie mówić nic, bo w przypadku religii każda

prawda częściowa jest i będzie obiektywnie zawsze niczym więcej niż kłamstwem.

10 Kościół Radości ISTNIENIA wszystkie poprzedzające nas w historii świata religie za -

mierza nazywać i traktować jako BRACI STARSZYCH W WIERZE (1). Starszym bra -

3232



ciom należy się zawsze szacunek, ale prawidłowo rozumiany szacunek nie polega

na milczeniu w istotnych dla całej rodziny sprawach, w tym konieczności zmian

archaicznych interpretacji Boga i świata, a polega na wskazywaniu wspólnej  dla

całej rodziny drogi.

11 To właśnie jest filozoficzno-religijną misją Kościoła Radości ISTNIENIA – wskazywanie

wspólnej dla wszystkich drogi w odkrywaniu Boga, odkrywania nierozerwalnie po -

łączonego ze świadomym i radosnym przeżywaniem i celebrowaniem życia danego

nam przez Stwórcę. Łącząc dotychczasowe religie, ze wszystkich tradycji i kultur

świata zamierzamy brać i przekazywać ludziom to, co może być najwartościowsze

oraz najradośniejsze dla wszystkich.

___________________________________

(1). Oryginalnie: Sformułowanie o Żydach (A. Towiański 1799–1878).

3333



I.1. Potrzeba Boga i wiary, a manipulacja.

POTRZEBA BOGA I WIARY

12 Od zarania dziejów człowiek zawsze żył w grupie. Bez przynależności do grupy

nie było żadnych szans na przeżycie – jeden człowiek nie był w stanie obronić się

przed wszechobecnymi zagrożeniami. Przez dziesiątki tysięcy lat grupy ludzkie, ży -

jąc zgodnie z rytmem natury, całość swojego bytu wiązały z naturą i w jej zjawiskach

postrzegały siły mające wpływ na ich życie, zdrowie, pomyślność polowania, wyso -

kość plonów itd. Słońce, księżyc, gwiazdy, deszcz, susza, wiatr, ogień, woda, błyska -

wice, góry, rzeki, ale też dzikie zwierzęta, stare drzewa, głazy – słowem wszystko, co

otaczało człowieka oraz towarzyszyło mu w ciągu życia i nie dawało się okiełznać,

otrzymywało status siły wyższej. Człowiek, jeżeli chciał przeżyć, nie mógł nie pod -

porządkować się tym siłom.

13 Z biegiem czasu zaczęto oddawać tym siłom wyższym cześć, zaczęto określać i na-

zywać je przy użyciu ludzkich pojęć, wartościowań i cech, łączyć je z miejscem za -

mieszkiwania duchów przodków, zaczęto w końcu wyznaczać dwustronne relacje,

budując lokalne wierzenia, rozwijane w ciągu kolejnych tysiącleci w systemy wie -

rzeń i następnie – znacznie później – w religie, w kształcie, jaki znamy dzisiaj.

Wszystkie religie, bez względu na miejsce i okoliczności swojego powstania, mają

swoje źródło w potrzebie i chęci pozyskania przez ludzi w ich codziennym życiu

przychylności sił wyższych. Stąd wynikała również chęć pełnego oddania się pod

opiekę siły wyższej jako nadprzyrodzonego opiekuna i władcy oraz chęć podporząd-

kowania się panującemu porządkowi (natury).

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: HISTORIA CYWILIZACJI LUDZKIEJ. AKAPITY: 495–508]

14 Bez względu na charakter grupy – czy była to początkowo wspólnota jaskiniowa,

grupa koczownicza, osada rolnicza czy pasterska – zawsze przewodnictwo w niej na-

leżało do jednostki dominującej, zarządzającej funkcjonowaniem tej grupy, czyli ma -

jącej tym samym władzę. Początkowo były to jednostki dominujące fizycznie, a póź -

niej dominujące intelektem. Każda grupa kształtowała zasady, według których funk -

cjonowała, ustalane były stopniowo prawa. Jeżeli ktoś nie chciał się podporządkować

obowiązującym w grupie zasadom, był karany, wypędzany lub zabijany.

3434



15 Ludzie w naturalny sposób, od zawsze potrzebowali sfery wierzeń, a następnie re -

ligii jako obszaru, który określał im jasne relacje z siłami wyższymi, bogami, Bogiem.

Dzięki postępowaniu zgodnie z określonymi zasadami wierzeń czy religii, uzyski -

wało się przychylność sił wyższych, postępując jednak niezgodnie z określonymi za -

sadami, uzyskiwało się nieprzychylność tych sił. Za zachowanie wskazywane więc

przez wierzenia/ religię jako „dobre”, otrzymywało się nagrodę, a za zachowanie

„złe”, otrzymywało się karę.

MANIPULACJA RELIGIJNA

16 Ta prosta zależność już od samego początku, jeszcze na długo przed formowa -

niem się dzisiejszych religii, została zauważona przez inteligentniejsze jednostki ma -

jące w danych grupach i społecznościach władzę. Stało się dla nich oczywiste, że

można swoim społecznościom narzucić wszelkie pożądane przez siebie zasady i je -

dynie „umocować” je odpowiednio wolą siły wyższej, wolą bogów czy później Boga,

tak aby nikt nie mógł zasad tych podważyć. Ten bowiem, kto chciałby podważać za -

sady ustanawiane przez bogów/ Boga, nie tylko naraziłby się sam na ich/ Jego nie -

przychylność czy gniew, ale ściągnąłby również gniew na całą społeczność. A to da -

wało już rządzącym łatwą możliwość pozbycia się takiej jednostki, bowiem to sama

społeczność w swojej obronie wydawała na takiego „grzesznika” wyrok. Rządzący,

mając umocowanie w woli swojego ludu, mógł swobodnie przeprowadzić publiczny

osąd „grzesznika” i następnie wykonać jego publiczną egzekucję. Im egzekucja była

straszniejsza, tym silniej zniechęcała innych do podważania woli Boga, czyli władzy.

A im widowisko było większe, tym społeczność była również bardziej zadowolona

z otrzymanej od władcy „społecznej rozrywki”… 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: NAJWAŻNIEJSZE RELIGIE ŚWIATA. SUMEROWIE: 510]

17 Ten, pokazany w skrócie i uproszczeniu, mechanizm od zawsze funkcjonuje wszę -

dzie tam gdzie żyją ludzie. Nosi on nazwę MANIPULACJI RELIGIJNEJ i stanowi

największe w całej historii świata systemowe nadużycie, można nawet rzec twardo –

zbrodnię – jednych ludzi przeciwko drugim ludziom.

 
18
 

Naturalna i czysta potrzeba wiary człowieka w siłę wyższą, w bogów czy

w Boga, od zawsze była wykorzystywana przez jednostki żądne władzy do

narzucania innym swojej woli i nadawania jej rzekomego, Boskiego umocowania.

3535



19 Manipulacja w momencie tworzenia religii zawsze odbywała się według podobnego

schematu: Najpierw, poprzez przedstawianie boga (bogów, bóstwa itd.) jako wszechwład -

nego i surowego władcy, wywoływano strach jednostki i społeczności przed mogącym na -

stąpić jego gniewem. Następnie wprowadzano indeks zachowań, które wskazywano jako

sprzeczne z wolą danego boga, i za takie zachowanie wprowadzano kary – od zagrożenia

nieprzychylnością boga w trakcie życia jednostki (niepowodzenie w codziennych spra -

wach, cierpienie, choroba itd.) – aż po wieczną karę po śmierci (piekło) czy uzyskanie gor -

szego kolejnego reinkarnacyjnego wcielenia. Jednocześnie wprowadzano mechanizm na -

gradzania za zachowania zgodne z wolą boga. Nagrodą mogło być odwrócenie nieprzy -

chylności boga, pozwolenie przez boga jednostce na życie w zdrowiu i szczęściu lub po -

zwolenie na szczęście po śmierci w raju czy w następnym wcieleniu. Taka posłuszna jed -

nostka zawsze sprawiała władzy najmniej kłopotu, więc można ją było traktować w życiu

doczesnym na różne sposoby bardziej uznaniowo, a do tego obiecać jej w nagrodę nic nie -

kosztujące obiecującego szczęście po śmierci. Równocześnie, różnymi sposobami w róż -

nych epokach, religijne prawa wprowadzano do kodeksów praw państwowych danej spo -

łeczności, uzupełniając zakres kar boskich doczesnymi, wymiernymi już karami finanso -

wymi, bicia, więzienia, wypędzenia czy śmierci.

20 Taki mechanizm działał od zawsze w przypadku zdecydowanej większości religii. Nie

tylko był on stosowany w momencie kształtowania się podstaw danej religii, ale był wyko -

rzystywany również cały czas później, przez kolejne pokolenia trzymające władzę – czy

były to władze religijne, czy też mające umocowanie w religii władze świeckie. Tak jest do

dzisiaj.

21 Problem manipulacji religijnej pokazany tutaj w kategoriach bezwzględnych

w praktyce jest dużo bardziej złożony. Nie da się z dzisiejszej perspektywy nawet

próbować określać, jak ukształtowałaby się ludzkość, gdyby manipulacje religijne nie

miały miejsca. Świat ludzi był przez tysiąclecia w naturalny sposób nierozerwalnie

związany i z religiami, i z wypływającymi z nich możliwościami manipulacji. Tak jak

religie nie były w stanie istnieć w oderwaniu od tworzących je i wspierających je mas

ludzkich, tak i sami ludzie nie byli w stanie funkcjonować bez religii i praw organi -

zujących ich społeczne życie. 

22 W każdym przypadku problem manipulacji religijnej jest więc wypadkową za -

równo naturalnych religijno-społeczno-emocjonalno-duchowych potrzeb ludzi, jak

i
 

możliwości manipulacji/ zarządzania sobą, jakie sami wierni, w imię dostarczanego

3636



im przez religię Boga, dają tym, którzy trzymają religijną władzę. Religie stanowią

więc szczególny przykład społecznej symbiozy, choć patrząc z historycznego dystan -

su – symbiozy od zawsze skłaniającej się w stronę pasożytnictwa dokonywanego na

swoich społecznościach przez klasy kapłanów. 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: MANIPULACJA RELIGIJNA: 1015–1043]

NIE DAJ ŻADNEJ RELIGII SOBĄ MANIPULOWAĆ!

23
 

Nie daj żadnej religii sobą manipulować!
 
Nie jest ważne, w co wierzysz! Ważny

jest sam akt wiary umożliwiający osobie wierzącej, modlącej się (proszącej) czy rów -

nież medytującej otwarcie się na energię wyższą, energię Boga, mogącą odesłać nam

zwrotnie to, o co prosimy [304]. Mechanizm działania tego zjawiska pozostaje ciągle

dla człowieka tajemniczy i niezrozumiały, natomiast od tysiącleci w naturalny spo -

sób ludzkość korzysta z tego fenomenu „kontaktu z Bogiem” – czy to bezpośrednio,

czy poprzez swoich szamanów, kapłanów, wyrocznie, wróżki, jasnowidzów.

24 Odrzucając niepotrzebnie rozbudowane, sztucznie tworzone przez naszych przod-

ków systemy religijne, uzyskujemy znacznie łatwiejszy dostęp do energii wyższej, do

energii Boga. Człowiek jako jednostka jest w oczach Stwórcy całkowicie równy wo -

bec innych ludzi. Wszyscy jesteśmy częścią tego samego Boskiego cudownego dzieła

stworzenia i podlegamy bezpośrednio Stwórcy, a nie religiom!  (Szczególnie naj -

większym dotychczasowym religiom – będącym wybitnie nieudolnymi i koślawymi

próbami nazwania Stwórcy i określenia Jego stosunku do dzieła stworzenia, w tym

do człowieka). 

25 Żaden człowiek – ani ja, ani Ty, ani nikt inny na tym świecie – nie potrzebuje po -

średników w kontaktach z energią Boga, a już na pewno nie potrzebuje ani całych

„armii” kleru, ani też sztywnych, wrogich człowiekowi praw religijnych, ani też roz -

budowanych, naiwnych i często kiczowatych teologii. Im więcej pośredników jest

pomiędzy nami a Bogiem, tym mniej samego Boga jesteśmy w stanie doświadczyć!

26 Nie muszą człowiekowi poszukującemu Boga pomagać ani Jahwe, ani Jezus, ani

Mahomet, ani Wisznu czy Budda, ani skomplikowane nakazy i zakazy religijne, ani

uświęcone przez same poszczególne religie ich t w. „pisma święte”, ani nikt/ nic in -

nego. Najlepiej widać to wciąż w niektórych obszarach świata, w społecznościach

pierwotnych, gdzie nie dotarły jeszcze ekspansywne religie mające, jak im się wyda -

3737



je, monopol na nazywanie Boga. Magiczny totem, głaz, drzewo, rzeka, góra czy na -

wet indywidualne amulety mają dla tych społeczności taką samą moc pomagającą im

otworzyć się na energię wyższą, jak np. Jezus czy Allach dla innych. 

27
 

Nieważne w co wierzysz, ważna jest sama wiara.

To wiara umożliwia wszystkim ludziom wierzącym w przeróżnych bogów,

otwarcie się na tę samą energię wyższą, dostępną dla wszystkich – energię

naturalną, obecną w całym dziele Boskiego stworzenia.

To sama wiara w połączeniu z wyrażoną prośbą o wsparcie uruchamia mechanizm

zaistnienia „cudu”, a nie przedmiot twojego kultu.

28 Człowiek korzysta z różnych sposobów (narzędzi) pomagających mu być „bliżej

Boga”. Jedni osiągają ten cel przez medytację, inni poprzez modlitwy, czytanie pism

„świętych”, rytuały, dary ofiarne, taniec, śpiew, sztukę, ascezę, samookaleczanie się,

święte obrazy, święte posągi, święte postaci… Pomimo przeróżnych wykorzystywa -

nych narzędzi i używania różnych języków opisu siły wyższej wszyscy są w stanie

osiągnąć jeden i ten sam cel – otwarcie się na tę samą energię wyższą wszechświata

Boga. Jeżeli nauczysz się otwierać na tę energię, umożliwiając jej przepływ przez twe

ciało i umysł, to nie tylko będziesz w stanie doświadczać wyższego stanu świadomo -

ści, będącego częściowym elementem oświecenia, ale umożliwisz również uzdrawia -

nie swojego ciała fizycznego i umysłu poprzez przywracanie go do stanu naturalnej

równowagi – stanu zdrowia. 

29 Możesz wierzyć, w co chcesz. Masz pełne prawo wyboru. Nie wolno ci jednak za -

pominać, że nie jesteś na świecie sam(a) i jeżeli nie będziesz posiadał(a) odpowied -

niego dystansu do sposobu, przy pomocy którego próbujesz opisywać Boga, to ten

sposób opisu i język opisu przesłonią ci sam obraz/ istotę Stwórcy – i to wyłącznie

im, czyli swojej religii zaczniesz nadawać moc Boga i uważać, że wyłącznie twoja re -

ligia ma rację we wszystkim, a inni tej racji już nie mają. 

30 Nie pozwól swojej religii zamknąć cię w ciasnej klatce zbudowanej z wąskiego, re -

ligijnego odbioru świata. Gdyby Bóg chciał nas stworzyć innymi, toby to uczynił.

Bądź sobą i nie próbuj udawać kogoś innego! Jesteś wyjątkowy/a i niepowtarzalny/a.

Pracuj, odpoczywaj i realizuj się w życiu, żyjąc radośnie. I dziel się z innymi swoją

radością istnienia. Bądź przy tym otwarty/a na innych i na cały świat wokół siebie.

Nie szkodź innym, pozwól im również być sobą.  

3838



31
 

Bóg jest wszędzie – nie musisz Go poszukiwać, a zacznij Go odkrywać.

Otwórz się na świat i ludzi, a znajdziesz Boga wszędzie wokół, w każdej cząstce

rzeczywistości, w każdym działaniu, w każdym słowie i w każdej myśli.

Bóg jest Stwórcą i doskonale czuwa nad wszystkim.

Zaufaj Mu.

3939



I.2. Która religia ma rację?

TROCHĘ LICZB
Liczba ludności świata: 

• 2022 r. – ok. 7 950 000 000

• 2020 r. – ok. 7 795 000 000

• 2010 r. – ok. 6 957 000 000

• 2000 r. – ok. 6 144 000 000

• 1980 r. – ok. 4 458 000 000

• 1955 r. – ok. 2 773 000 000

• 1930 r. – ok. 2 000 000 000

• 1804 r. – ok. 1 000 000 000

• 2057 r. – 10 000 000 000 (prognoza)

                     [Opracowanie własne, wg danych Worldometers.info. Dane z 2020 r.]

     Główne religie i Kościoły na świecie: 

 

[Opracowanie własne, wg danych Central Intelligence Agency (US). Dane z 2019 r.]

4040



32 Większość ludzi wierzy w to, co im w pewnym momencie życia, z reguły w dzie -

ciństwie, zaszczepiono i czego ich wówczas nauczono. Wiarę w danego boga najczę -

ściej wpojono im na równi z nauką mowy, otoczenia, przynależności do społeczności

i obowiązującej w niej hierarchii. Ludzie, traktując przez to przedmiot swojej wiary

jako dla nich całkowicie naturalny, nie zastanawiają się, w co wierzą, dopóki nie spo -

tkają innych ludzi, którzy wierzą w coś innego.

33 Gdyby kwestia istnienia Boga dla wszystkich, w jakiejś jednej formie, była oczywi -

sta, tak jak oczywista jest np. dla mieszkańców Ziemi obecność na niebie słońca, to

w
 

ogóle nie byłoby żadnej dyskusji na temat Boga. Byłoby wówczas oczywiste, że

Bóg jest i byłoby oczywiste, jak wygląda, każdy bowiem by go widział, znał i do -

świadczał w takiej samej formie, bez względu na to, z której części Ziemi by nie po -

chodził – tak jak wszyscy jednakowo doświadczają słońca.

34 Każda kultura świata ma jednak swojego Boga lub bogów. Czasem wiarę w Boga

osobowego zastępuje system filozoficzny. Bogów i różnych ich religijnych interpreta -

cji było i nadal jest tak dużo, że trzeba być wyjątkowym ignorantem, aby twierdzić,

że to tylko jedna religia czy jej Kościół ma rację, a inne tej racji nie mają, będąc tym

samym „religiami fałszywymi”.

35 Dwie największe obecnie religie świata – wywodzące się z judaizmu chrześcijań -

stwo i islam, poprzez swoją wyjątkowo silną historyczną ekspansywność, są dzisiaj

obecne w przeróżnych wariantach i podziałach wśród 55% populacji świata. Przez

wieki religie te rosły poprzez narzucanie innym, głównie siłą, swoich praw i swoich

obrazów Boga, planowo i bezpowrotnie niszcząc przy tym, w imię głoszonej przez

siebie „jedynej prawdy”, przeolbrzymią ilość innych religii i innych kultur. Czy jed -

nak wyjątkowa ekspansywność tych dwóch religii ma powodować, że któraś z nich

ma być bardziej „prawdziwa” od drugiej lub od setek innych religii świata?

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: CHRZEŚCIJAŃSTWO. NA PODBÓJ ŚWIATA. ZAWŁADNIANIE LUDZKIEJ WOLNOŚCI I GODNOŚCI: 

559–565 oraz 578]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: ISLAM. HISTORIA. EKSPANSJA ISLAMU: 642–656]

36 Przeciętny człowiek w ogóle nie uświadamia sobie, jak wiele istnieje na świecie

przeróżnych religii mających różnych bogów lub wspólnych bogów, ale interpreto -

wanych i odbieranych na różne sposoby. Według różnych szacunków, na świecie

praktykowanych jest łącznie ok. 10
 
000 (!) religii, ich odłamów, Kościołów, wyznań

i
 

szkół. Czy potrafisz sobie wyobrazić: dziesięć tysięcy religii i ich Kościołów mówią -

4141



cych w różny sposób o Bogu, nazywających Boga inaczej, modlących się inaczej, wie -

rzących w inne cechy Boga, rozbudowujących te różne systemy wierzeń przez dzie -

siątki czy setki pokoleń?!

37 Nawet jeżeli brać pod uwagę jedynie największe religie świata, bez dzielenia ich

na mniejsze grupy, to i tak nie może być mowy o jakimkolwiek kompromisie w okre -

śleniu obrazu Boga, w nazywaniu go, w określeniu Jego relacji z człowiekiem, okre -

śleniu, jakich zachowań Bóg wymaga od ludzi, co jest dobre, co złe itd. Kto ma zatem

rację? Która religia? Każda z tych religii i Kościołów twierdzi przecież, że to ona ma

rację, i że to ona jest najbliżej Boga, a inni, siłą rzeczy, tej racji już przecież mieć nie

mogą!

ŻADNA RELIGIA NIE MOŻE MIEĆ WYŁĄCZNEJ RACJI

38 Sam(a) zadaj sobie pytanie – czy jeżeli twoja religia, którą wraz z tobą wyznają ty -

siące czy miliony ludzi, opisuje Boga w prawidłowy i prawdziwy według was spo -

sób, to czy to ma oznaczać, że inne religie, które jednak wyznaje na świecie przecież

łącznie kilkakrotnie więcej ludzi, opisują swoich Bogów w sposób nieprawidłowy

i nieprawdziwy czy wręcz fałszywy? Czy to faktycznie wyłącznie wy macie być wy -

biórczo przez Stwórcę „oświeceni” w poznaniu Prawdy, a reszta świata została przez

Boga planowo opuszczona? Zastanów się, przecież nie ma to najmniejszego sensu!

39 Przy tak dużej grupie religii świata, miliardach wiernych i w miarę podobnemu

rozkładowi statystycznemu zarówno wiernych w poszczególnych religiach, jak

i efektów związanych z wiarą, NIE MOŻE – i dlatego NIE ZACHODZI sytuacja, że

tylko jedna religia ma rację, a inne tej racji już nie mają.

40 Nawet jeżeli przyznajemy czasem innym jakąś część racji, to i tak czynimy to

głównie jako prawo do czczenia przez nich swojego Boga po swojemu. Nie przyzna -

jemy im jednak w żaden sposób racji, że to ich Bóg jest „lepszy” czy „większy” od

naszego. Na wszystkie inne religie patrzymy co najwyżej z pobłażaniem, ale również

z politowaniem. Myślimy sobie: jak oni mogą wierzyć w takie coś?! Ale mamy za

dużo swoich codziennych spraw, aby zastanawiać się nad tym głębiej; często mamy

również za mało wiedzy, aby próbować dokonać sprawiedliwej w naszym odczuciu

oceny. Mamy jednak za to swoje autorytety, myślicieli, nasze drogowskazy moralno-

etyczne, którym pozwalamy w naszym imieniu i dla nas decydować, która religia ma

4242



mieć dla nas rację. Tyle że słuchając jedynie takich autorytetów, zawsze ostatecznie

wychodzi na to, że to właśnie nasza religia ma rację, a inne już tej racji nie mają

w
 

ogóle albo, jeżeli już, to mają jej dużo mniej.

41 Aby uzmysłowić Ci, jak wiele dzieli ludzi w nazywaniu i odbieraniu Boga na

przykładzie choćby tylko jednej, największej religii świata – chrześcijaństwa – za -

mieszczam poniżej zestawienie alfabetyczne 385 Kościołów różnych wyznań chrze -

ścijańskich na świecie, w tym 75 katolickich, 59 prawosławnych, 251 protestanckich

i
 

innych. Zestawienie to ma charakter wyłącznie poglądowy. Łącznie wszystkich Ko -

ściołów i wyznań samego chrześcijaństwa jest kilka tysięcy!

42 Zwróć uwagę, że każdy z tej masy odłamów/ Kościołów chrześcijaństwa ma swoją

wizję jednego i TEGO SAMEGO Boga – Jezusa Chrystusa, w oparciu o TE SAME na -

uki Jezusa zawarte w TYM SAMYM „piśmie świętym” – chrześcijańskiej Biblii. Spró -

buj sam(a) sobie odpowiedzieć na pytanie, która interpretacja tego samego Boga,

i który jego obraz jest najprawdziwszy?  A pamiętaj, że poniższa lista Kościołów

i odłamów stanowi jedynie ok. 3,5%  wszystkich religii świata i ich pochodnych.

Każdy z tych odłamów religii jednoczy setki, tysiące czy miliony ludzi szukających

kontaktu z Bogiem, pragnących Jego wsparcia, opieki, pomocy i radości z Jego od -

czuwania. Każde z miliardów istnień „zrzeszonych” w tej masie różnych odłamów

religii ufa, że to jego/ jej Kościół oferuje tę jedną i najprawdziwszą prawdę o Bogu.

Same Kościoły niestety również tak uważają. Spróbuj sam(a) znaleźć jakąś akcepto -

walną dla wszystkich logikę takiego stanu rzeczy.

43 Abchaska Cerkiew Prawosławna, Adwentystyczny Kościół Pozostałych Jedenastej Godziny, Afro-

Karaibska Wspólnota Zielonoświątkowa (Wlk. Bryt.), Afrykański Kościół Krajowy, Afrykański Kościół

Metodystyczno-Episkopalny, Aladura, Albańska Cerkiew Prawosławna, Amerykański Kościół Baptystyczny

w USA, Amisze, Amisze Starego Rytu, Apostolski Episkopalny Kościół Katolicki, Apostolski Kościół

Apostołów i Proroków, Apostolski Kościół Ormiański, Apostolsko-Episkopalny Kościół Portugalii, Armia

Zbawienia, Asyryjski Kościół Wschodu, Autonomiczna Cerkiew Prawosławna Góry Synaj, Białoruska

Cerkiew Prawosławna, Biblijny Kościół Baptystyczny, Biblijny Kościół Głębokiego Życia, Bostoński Kościół

Chrystusowy, Bracia Morawscy, Bractwo Świętego Jana, Bractwo Świętego Jozafata – Tradycji

Greckokatolickiej, Bractwo Świętego Piusa V, Bractwo Świętego Piusa X – Tradycji Rzymskokatolickiej,

Branch Davidians, Brazylijski Katolicki Kościół Apostolski, Bułgarska Cerkiew Prawosławna, Bułgarska

Cerkiew Starokalendarzowa, Cerkiew Prawosławna Krajów Czeskich i Słowacji, Chaldejski Kościół

Wschodu, Charyzmatyczny Kościół Episkopalny, Charyzmatyczny Kościół Misji, Chińska Autonomiczna

Cerkiew  Prawosławna,  Chłyści,  Christian  Science,  Chrystadelfianie,  Chrześcijańska  Federacja

Zielonoświątkowa, Chrześcijańska Kongregacja Zielonoświątkowa, Chrześcijańska Misja Przymierza,

Chrześcijańska Wspólnota Zielonoświątkowa, Chrześcijański Kościół ‘Manna’, Chrześcijański Kościół

Adwentystów, Chrześcijański Kościół Apostolski, Chrześcijański Kościół Metodystyczno-Episkopalny,

Chrześcijański Kościół Protestancki Batak, Chrześcijański Kościół Zielonoświątkowy, Chrześcijańskie

4343



Stowarzyszenie Zielonoświątkowe, Chrześcijańskie Zbory Boże, Cygańska Misja Ewangeliczna, Cypryjska

Cerkiew Prawosławna, Czurikowcy, Dawidiańskie Odgałęzienie Dawidiańskich Adwentystów Dnia

Siódmego, Duchoborcy, Episkopalny Kościół Metodystów, Estońska Cerkiew Prawosławna, Estońska

Cerkiew Prawosławna, Ewangelicki Kościół Czeskobraterski, Ewangelicki Kościół Kamerunu, Ewangelicki

Kościół Kongregacjonalny, Ewangeliczna Wspólnota Zielonoświątkowa, Ewangeliczne Zbory Księcia

Pokoju, Ewangeliczny Kościół Baptystyczny, Ewangeliczny Kościół Metodystyczny, Ewangeliczny Kościół

Ortodoksyjny,  Ewangeliczny  Kościół  Reformowany,  Ewangeliczny  Kościół Zachodniej  Afryki,

Ewangeliczny Kościół Zielonoświątkowy, Ewangelizacyjny Kościół  Misyjny Elohim, Federacja Kościołów

Zielonoświątkowych, Fińska Cerkiew Prawosławna, Fundamentalistyczny Kościół Jezusa Chrystusa

Świętych w Dniach Ostatnich, Generalne Stowarzyszenie Dawidiańskich Adwentystów Dnia Siódmego,

Generalne Stowarzyszenie Odgałęzienia Dawidiańskich Adwentystów Dnia Siódmego, Grecka Cerkiew

Prawosławna, Grecka Cerkiew Starokalendarzowa, Gruzińska Cerkiew Prawosławna, Harrizm, Holenderski

Kościół Reformowany, Huteryci, Imjasławcy, Indyjski Kościół Syromalabarski, Japońska Autonomiczna

Cerkiew Prawosławna, Jednota Braci Polskich, Jednowiercy, Jenochowcy, Kale Heywet, Kanadyjski

Narodowy Kościół Katolicki, Katolicki Apostolski Kościół  Jerozolimski, Katolicy Dla Wyboru, Kimbangizm,

Kingsway International Christian Centre, Komitet Obrony  Nauk Wiernego Sługi, Konfesja Augsburska,

Konfesja Luterańska, Kongregacja Chrześcijan, Kongregacja Maryi Niepokalanej Królowej, Konwencja

Baptystyczna, Koptyjski Prawosławny Kościół Egiptu, Koreański Kościół Prezbiteriański Ameryki, Korzeń

Jessego, Kościoły Chrystusowe, Kościoły Morawiańskie, Kościół „Żniwa miast”, Kościół Adwentystów Dnia

Siódmego, Kościół Adwentystów Dnia Siódmego Ruch Reformacyjny, Kościół Adwentystów Odpocznienia

Sabatu, Kościół Adwentystów Powtórnego Przyjścia, Kościół Adwentystów Siódmego Dnia Stworzenia,

Kościół Anglii, Kościół Anglikański Kenii, Kościół  Apostolski, Kościół Baptystów Dnia Siódmego, Kościół

Baptystów Pełnej Ewangelii, Kościół Betel, Kościół Boży, Kościół Boży Anderson, Kościół Boży Dnia

Siódmego, Kościół Boży Nowego Przymierza, Kościół Boży w Chrystusie, Kościół Bożych Proroctw, Kościół

Cherubów i Serafów, Kościół Chrystusa, Kościół Chrystusa z Poselstwem Eliasza, Kościół Chrystusowy,

Kościół Chrześcijan Adwentystów Dnia Siódmego na Ukrainie, Kościół Chrześcijan Baptystów, Kościół

Chrześcijan Dnia Sobotniego na Zakarpaciu, Kościół Chrześcijan Dnia Sobotniego w Polsce, Kościół

Chrześcijan Sobotniego Dnia w Republice Czeskiej, Kościół Chrześcijan Wiary Ewangelicznej, Kościół

Chrześcijańskokatolicki w Szwajcarii, Kościół Episkopalny, Kościół Ewangelicki Konfesji Augsburskiej,

Kościół Ewangelicki w Niemczech, Kościół Ewangelicko-Augsburski, Kościół Ewangelicko-Augsburski

w RP, Kościół Ewangelicko-Luterański, Kościół Ewangelicko-Luterański w Ameryce, Kościół Ewangelicko-

Metodystyczny w RP, Kościół Ewangelicko-Morawski, Kościół Ewangelicko-Prezbiteriański, Kościół

Ewangelicko-Reformowany,  Kościół  Ewangeliczno-Baptystyczny,  Kościół  Ewangeliczny,  Kościół

Ewangeliczny „Filadelfia”, Kościół Ewangeliczny Misja Łaski, Kościół Ewangeliczny w RP, Kościół

Ewangelicznych Chrześcijan w RP, Kościół Irlandii, Kościół Jezusa Chrystusa, Kościół Jezusa Chrystusa

Świętych w Dniach Ostatnich, Kościół Jezusa Chrystusa Świętych w Dniach Ostatnich, Kościół Katolicki

Mariawitów w Argentynie, Kościół Katolicki Mariawitów w Kamerunie, Kościół Katolicki Mariawitów

w Maroku, Kościół Katolicki Mariawitów w RP, Kościół Katolicki Mariawitów we Francji, Kościół katolicki

obrządku bizantyjsko-albańskiego, Kościół katolicki obrządku bizantyjsko-białoruskiego, Kościół katolicki

obrządku bizantyjsko-bułgarskiego, Kościół katolicki obrządku bizantyjsko-chorwackiego, Kościół katolicki

obrządku bizantyjsko-greckiego, Kościół katolicki obrządku bizantyjsko-macedońskiego, Kościół katolicki

obrządku bizantyjsko-rosyjskiego, Kościół katolicki obrządku bizantyjsko-rumuńskiego, Kościół katolicki

obrządku bizantyjsko-rusińskiego, Kościół katolicki obrządku bizantyjsko-słowackiego, Kościół katolicki

obrządku bizantyjsko-słowiańskiego, Kościół katolicki obrządku bizantyjsko-ukraińskiego, Kościół katolicki

obrządku bizantyjsko-węgierskiego, Kościół katolicki obrządku bizantyjsko-włoskiego, Kościół katolicki

obrządku chaldejskiego, Kościół katolicki obrządku etiopskiego, Kościół katolicki obrządku koptyjskiego,

Kościół katolicki obrządku łacińskiego, Kościół katolicki obrządku maronickiego, Kościół katolicki obrządku

melchickiego, Kościół katolicki obrządku ormiańskiego, Kościół katolicki obrządku syromalabarskiego,

Kościół katolicki obrządku syromalankarskiego, Kościół katolicki obrządku syryjskiego, Kościół Luterański,

4444



Kościół Luterański Synodu Missouri, Kościół Luterański w Liberii, Kościół Metodystyczny, Kościół

Narodowy w
 

Angoli, Kościół Nazareński, Kościół Nowego Stworzenia, Kościół Nowoapostolski, Kościół

Nowoapostolski, Kościół Ostatków Jezusa Chrystusa Świętych w Dniach Ostatnich, Kościół Palmariański,

Kościół Pana ‘Aladura’, Kościół Pełnej Ewangelii w Kenii, Kościół Pierwocin Pełni Czasów, Kościół

Poczwórnej Ewangelii, Kościół Polskokatolicki w Kanadzie, Kościół Polskokatolicki w RP, Kościół

Powszechny Królestwa Bożego, Kościół Prawosławny w Ameryce, Kościół Prezbiteriański USA, Kościół

Prezbiteriański w
 

Ameryce, Kościół Prezbiteriański w Ghanie, Kościół Prezbiteriański w Kamerunie, Kościół

Protestancki w Holandii, Kościół Reformowany, Kościół Reformowany Adwentystów Dnia Siódmego,

Kościół Reformowany w Ameryce, Kościół Remonstrantów Polskich, Kościół Restytucji Jezusa Chrystusa

Świętych w Dniach Ostatnich, Kościół rzymskokatolicki, Kościół Rzymskokatolicki Michała I, Kościół

Rzymskokatolicki Świętej Tradycji Apostolskiej, Kościół Starokatolicki Austrii, Kościół Starokatolicki

Mariawitów w Ameryce Północnej, Kościół Starokatolicki Mariawitów w RP, Kościół Starokatolicki na

Słowacji, Kościół Starokatolicki Unii Utrechckiej we Włoszech, Kościół Starokatolicki w Chorwacji, Kościół

Starokatolicki w Czechach, Kościół Starokatolicki w Holandii, Kościół Starokatolicki w Niemczech, Kościół

Starokatolicki w Szwecji i Danii, Kościół Szkocji, Kościół Walii, Kościół Wesleyański, Kościół Wierzących,

Kościół Wolnych Chrześcijan, Kościół Zakonu Mariawitów w Niemczech, Kościół Zielonoświątkowo-

Charyzmatyczny, Kościół Zielonoświątkowy ‘Bóg jest Miłością’, Kościół Zielonoświątkowy (Ghana), Kościół

Zielonoświątkowy Chile, Kościół Zielonoświątkowy Elim, Kościół Zielonoświątkowy w Indonezji, Kościół

Zielonoświątkowy w RP, Kościół Zjednoczony w Australii, Kościół Zrestytuowany Jezusa Chrystusa,

Krucjata Cudów Jezusa, Lakewood Church, Liberalny Kościół Katolicki, Litewski Narodowy Kościół

Katolicki, Lluvias de Gracia, Lollardzi, Londyński Kościół Chrystusowy, Lumba, Luterański Kościół

Chrystusowy w Nigerii, Łotewska Cerkiew Prawosławna, Macedońska Cerkiew Prawosławna, Mennonici,

Metodystyczno-Zielonoświątkowy Kościół Chile, Międzynarodowa Organizacja Badania Kalendarza,

Międzynarodowe Braterstwo Adwentystów Dnia Siódmego, Międzynarodowe Stowarzyszenie Misyjne

Adwentystów Dnia Siódmego Trzecia Część Zachariasza, Misja Baptystyczna, Misja Pełnej Ewangelii

Kamerunu, Misja Starokatolicka we Francji, Misja Wiary Apostolskiej Południowej Afryki, Misja

Zielonoświątkowa, Misyjny Zielonoświątkowy Kościół Boży, Modernizm Katolicki, Mołokanie, My

Jesteśmy Kościołem, Narodowa Konwencja Baptystyczna Ameryki, Narodowa Konwencja Baptystyczna

USA, Narodowa Misja Konwencji Baptystycznej, Narodowy Kościół Prezbiteriański w Meksyku,

Neozielonoświątkowcy, Niezależna Unia Ewangeliczna , Niezależny Kościół Filipiński, Niezależny Kościół

Luterański, Niezależny Kościół Reformowany, Niezależny Kościół Zielonoświątkowy, Nordycki Kościół

Katolicki, Nowochłyści, Odkupiony Chrześcijański Kościół Boży, Ormiański Kościół Ewangelicki, Parafie

Prawosławne Zachodniego Obrządku, Patriarchat Aleksandryjski, Patriarchat Antiocheński, Patriarchat

Jerozolimski, Patriotyczne Stowarzyszenie Katolików Chińskich, Pierwotny Chrześcijański Kościół

Adwentystów, Polski Autokefaliczny Kościół Prawosławny, Polski Narodowy Katolicki Kościół w RP,

Polski Narodowy Kościół Katolicki w Stanach Zjednoczonych i Kanadzie, Południowa Konwencja

Baptystyczna, Popowcy, Prawdziwy i Żywy Kościół Jezusa Chrystusa Świętych w Dniach Końca,

Prawdziwy Kościół Jezusa, Prawdziwy Kościół Katolicki, Prawosławny Kościół Erytrejski, Prawosławny

Kościół Etiopski, Prezbiteriański Kościół Irlandii, Principe de Paz, Progresywna Narodowa Konwencja

Baptystyczna, Protestancka Wspólnota Regionu Bieszczadzkiego, Protestancki Kościół Metodystyczny w

Beninie, Protestancki Kościół Reformowany, Reformowany Anglikanizm, Reformowany Kościół Katolicki

Wenezueli, Rosyjska Cerkiew Katakumbowa, Rosyjska Cerkiew Prawosławna, Rosyjski Kościół

Prawosławny Poza Granicami Rosji, Ruch Tradycyjnych Katolików, Rumuńska Cerkiew Prawosławna,

Rumuńska Cerkiew Starokalendarzowa, Rumuńska Unia Zielonoświątkowa, Samodzielny Kościół

Ewangelicko-Luterański, Serbska Cerkiew Prawosławna, Skopcy, Słowacki Narodowy Kościół Katolicki,

Sojusz Chrześcijański i
 

Misyjny, Spirytualiści, Społeczność Chrystusa, Staroprawosławna Cerkiew

Staroobrzędowców,  Starożytny  Kościół  Wschodu,  Stowarzyszenie  ‘Winnica’,  Stowarzyszenie

Amerykańskich Baptystów, Stowarzyszenie Badaczy Pisma Świętego, Stowarzyszenie Baptystyczne,

Stowarzyszenie Dawidiańskich Adwentystów Dnia Siódmego – Ruch Bashan, Stowarzyszenie

4545



Konserwatywnych  Baptystów,  Stowarzyszenie  Kościołów  Zielonoświątkowych  w  Rwandzie,

Stowarzyszenie Zborów Chrześcijan, Swedenborgianie, Syryjski Prawosławny Kościół Antiochii, Syryjski

Prawosławny Kościół Malankarski, Szałopuli, Szaszkowcy, Szkocki Kościół Episkopalny, Szwajcarski

Kościół Protestancki, Szwenkfeldyści, Śląski Kościół Ewangelicki  Wyznania Augsburskiego, Świadkowie

Jehowy, Światowy Kościół Boży, Świecki Ruch Misyjny ‘Epifania’, Świecki Ruch Przyjaciół Człowieka

‘Anioł Pański’, Tołstojowcy, Tradycjonalizm Anglikański, Tradycyjny Kościół Katolicki, Trydenckie

Bractwo Kapłańskie, Ukraińska Autonomiczna Cerkiew Prawosławna, Ukraiński Autokefaliczny Kościół

Prawosławny, Ukraiński Kościół Prawosławny Patriarchatu Kijowskiego, Unia Baptystyczna, Unia

Ewangelicznych Chrześcijan Baptystów, Unia Metodystyczna, Unia Zborów Wiary Ewangelicznej, Unia

Zborów Zielonoświątkowych, Unia Zielonoświątkowa, Waldensi, Warszawski Kościół Chrystusowy,

Willow Creek Community Church, Wolne Kościoły w Austrii, Wolni Badacze Pisma Świętego, Wolny

Ewangeliczny Kościół Boży, Wolny Kościół Apostolski Pięćdziesiątnicy, Wolny Kościół Baptystyczny,

Wolny Kościół Ewangelicko-Luterański, Wolny Kościół Ewangeliczny, Wolny Kościół Metodystyczny,

Wolny Kościół Ożywienia Zielonoświątkowego, Wolny Kościół Pełnej Ewangelii, Wolny Kościół

Zielonoświątkowy,  Wozdychjency,  Wschodni  Kościół  Staroobrzędowy,  Wspólnota  Kościołów

Chrystusowych, Wyzwolony Kościół Reformowany, Zbory Boże Chrześcijan Dnia Siódmego, Zbory

Zielonoświątkowe, Zbór Ewangelicko-Baptystyczny w Katowicach, Zbór Stanowczych Chrześcijan w RP,

Zielonoświątkowe Zbory Boże, Zielonoświątkowy Kościół Boży, Zielonoświątkowy Kościół Świętości,

Zjednoczony Kościół Boży, Zjednoczony Kościół Chrystusa, Zjednoczony Kościół Metodystyczny,

Zjednoczony Kościół Protestancki Francji, Zjednoczony Kościół Reformowany, Zjednoczony Kościół

Zielonoświątkowy, Żydzi mesjanistyczni.

RÓŻNE JĘZYKI RELIGII

44 Coraz częściej wśród ludzi wierzących na całym świecie, pojawia się refleksja, że

„tak naprawdę, to wszyscy wierzymy w tego samego Boga, tylko nazywamy go ina -

czej”. Ale jeżeli tak, to dlaczego wiara w TEGO SAMEGO BOGA już nawet w mo -

mencie definiowania sposobu nazwania tego samego Boga ma dzielić, tak jak to się

odbywa od tysiącleci? I to jak najczęściej bywało do tej pory – dzielić na stałe, na za -

wsze, na śmierć i życie.

45 Ludzkość nie dojdzie do porozumienia w żadnych kwestiach, w tym w kwestiach

wspólnego, pokojowego rozwoju, używając różnych języków, w tym różnych języ -

ków religii. Różne języki, niezrozumiałe i obce dla siebie nawzajem, powodują wza -

jemne niezrozumienie się używających ich ludzi oraz obawy i niechęć, z których już

często bardzo blisko do wzajemnej wrogości.

46 W międzynarodowych kontaktach powszechnie używanym dzisiaj na całym świe -

cie językiem, stał się język angielski. Można przypuszczać, że za kilkaset lat prawie

nikt nie będzie już używał swoich tradycyjnych języków narodowych. Czy jednak

ktokolwiek potrafi sobie wyobrazić, jak miałby wyglądać świat, gdyby miała nad

4646



nim zapanować któraś z największych w obecnym świecie religii, np. chrześcijań -

stwo, islam, hinduizm czy buddyzm? Przecież żadna z tych religii nie dopuści w po -

kojowy sposób do jakiejkolwiek dominacji nad sobą żadnej z innych religii. A miejsca

na świecie dla wszystkich będzie już wyłącznie coraz mniej. Mieć z kolei nadzieję, że

świat stanie się ateistyczny? Przecież zaraz miejsce religii zajmą inne „jedynie praw -

dziwe” totalitarne ideologie! 

47 Również w ramach jednej, wydawałoby się, wspólnej dla wielu wiernych religii –

czy to chrześcijaństwa, islamu, hinduizmu czy buddyzmu – nie ma najmniejszych

szans na zgodę jakiegokolwiek odłamu tych religii poddania się dominacji innego

odłamu. Czy np. chrześcijański Kościół prawosławny zgodziłby się przejść pod

zwierzchnictwo Kościoła rzymskokatolickiego lub na odwrót? Przenigdy. Nie po to

nakładali na siebie tysiącletnie klątwy, aby nagle dać drugim za wygraną. A może

któryś z chrześcijańskich Kościołów protestanckich zapragnąłby przejść pod skrzy -

dła katolickiego papieża lub Kościół rzymskokatolicki postanowiłby jednak przejść

na protestantyzm? A przecież wszyscy wierzą nie tylko w tego samego Boga Ojca,

ale przede wszystkim w tego samego Jezusa Chrystusa i wszyscy czerpią swoją wia -

rę oraz religijne natchnienie z tej samej Biblii. Albo czy w przypadku islamu ktoś po -

trafi sobie wyobrazić, że szyici mogli by uznać zwierzchnictwo sunnitów lub na od -

wrót, kończąc spór ciągnący się od śmierci Mahometa? A przecież zarówno dla jed -

nych, jak i drugich, ten sam Mahomet jest najważniejszym prorokiem zesłanym ludz-

kości przez najwyższego Allacha, jak i ten sam Koran jest najświętszym pismem

świętym całego wszechświata!

48 Jeżeli nie tylko jest trudno, ale całkowicie nie da się pogodzić ze sobą niezliczo -

nych religijnych „królestw”, „księstw”, „hrabstw” i „gmin” tego świata, to gdzie leży

problem? Dlaczego wszyscy uważają, że to wyłącznie oni mają rację, a inni racji już

nie mają? Co powoduje, że wszyscy w imię swoich racji od zarania dziejów gatunku

ludzkiego nie tylko się ze sobą sprzeczają, ale również nienawidzą i zabijają? Która

religia ma tę jedną jedyną rację, skoro żadna jedynej racji mieć przecież nie może?

4747



I.3. Wspólna, wyższa perspektywa.

POKAŻ MI, GDZIE JEST NIEBO?

49 Aby pokazać, gdzie leży problem w pogodzeniu różnych religii i w jaki wyłącznie

sposób można takiego pogodzenia dokonać, posłużę się przykładem. Spróbuj popro -

sić mieszkańców czterech różnych części świata: Europejczyka, Chińczyka, Amery -

kanina i Araba, aby pokazali ci, w którym kierunku jest niebo (w rozumieniu „sky”).

50 Pierwsze, co każdy z nich zrobi, to spojrzy na ciebie jak na wariata, bo przecież

każdy to wie, w którym kierunku jest niebo – jest to bowiem oczywiste! Następnie

zapewne uniesie rękę nad głowę i pokaże ci kierunek „do góry”. Każdy z nich unie -

sie rękę i w taki sam sposób pokaże, gdzie jest według niego niebo. I oczywiście każ -

dy z nich będzie miał subiektywną rację, ale czy obiektywną też? Co bowiem powie

o wskazanych przez tych ludzi kierunkach astronauta lecący właśnie rakietą gdzieś

np. choćby pomiędzy Ziemią a Księżycem? Astronauta powie:  „Zaraz, zaraz pano -

wie/ panie, przecież każdy/a w was pokazuje inny kierunek!”. A jeżeli zapytasz

astronautę, w którym kierunku jest niebo, odpowie ci: „No, ja widzę niebo wszędzie

dookoła!”.

51 Zauważ, że każdy z pytanych na Ziemi będzie święcie przekonany o słuszności

swojej odpowiedzi, jest to bowiem dla niego kierunek oczywisty i jedyny, tak samo

jak wyznawana przez niego religia i sposób nazywania Boga są dla niego oczywiste

i jedyne. Będzie tak silnie przekonany o słuszności swojej odpowiedzi i tak silnie

w jej prawdziwość i oczywistość będzie wierzył, że bez problemu będzie w stanie

postawić na tę odpowiedź wszystko – może nawet i swoje życie, jeżeli pojawiłaby się

taka potrzeba. Subiektywnie, każdy z nich ma rację, ale równocześnie każdy z nich

pokazując swój kierunek, zupełnie nie jest w stanie uznać racji żadnego z pozosta -

łych (patrząc wyłącznie z izolowanej od innych, dwuwymiarowej perspektywy każ -

dego z nich).

52 Dlatego jedyną, a zarazem bardzo prostą możliwością rozwiązania tego sporu, jest

jego rozwiązanie na płaszczyźnie wyższej (wprowadzając trzeci wymiar), na której,

jak za użyciem czarodziejskiej różdżki nagle okazuje się, że można pogodzić wszyst -

kich, bo z jednej strony każdy z nich miał częściową rację, bowiem uczciwie wskazy -

4848



wał znany sobie kierunek, choć z drugiej strony, w szerszym ujęciu, każdy był w błę -

dzie, bo nie brał pod uwagę równie pełnoprawnej racji innych. Ciekawe jest również

to, że dopiero suma wszystkich wskazań kierunków daje odpowiedź dla tego przy -

kładu właściwą, że niebo jest wszędzie. Tak jest właśnie z religiami. Każda niby

mówi o tym samym Bogu, o Stwórcy (czy o jakiejś sile wyższej), ale każda ma inny

pomysł na to, jaki jest ten Bóg i co ewentualnie ludziom nakazuje, będąc jednakże za

każdym razem buńczucznie, pysznie przekonana, że to wyłącznie ona „zna

prawdę”.

JEDNO ŹRÓDŁO ZASILAJĄCE WSZYSTKICH

53 Dlatego też każda z dotychczasowych religii ma rację jedynie w swoim źródle (ją -

drze/ trzonie), w momencie kiedy zauważa, że po pierwsze, dokonująca się rzeczy -

wistość istnienia naszego świata ma swojego „zarządcę” (osobowego w religiach Za -

chodu i nieosobowego w religiach Wschodu) oraz przyczynę (osobową, w religiach

Zachodu), i po drugie, że istnieje szczególny rodzaj energii powiązanej z wiarą czło -

wieka. Ta właśnie cecha jako JEDYNA łączy wszystkie religie świata – ŹRÓDŁO.

Źródło to spaja wszystkie religie, ale wyłącznie w najczystszym, duchowym jądrze

każdej religii, tam gdzie w grę wchodzi czysta wiara człowieka w siłę wyższą lub

w sposób zorganizowania świata. Jednak gdy religie zaczynają prześcigać się następ -

nie we wskazywaniu swoim wiernym w co/ kogo należy wierzyć, dodatkowo często

nadając tym „zidentyfikowanym”/ stworzonym przez siebie przedmiotom wiary

ludzkie wartościowanie i ludzkie cechy, to zaczynają się pojawiać ludzkie problemy

i ludzkie podziały. I nagle pryska czar możliwości odbierania przez nas wszystkich,

stanowiących przecież jeden i ten sam gatunek ludzki, w taki sam sposób, tej samej,

naturalnej energii tego samego, jednego i wspólnego dla wszystkich Boga!  

54 Jednym, wspólnym dla wszystkich ludzi i religii źródłem jest jeden Bóg,

Stwórca, umożliwiający wszystkim ciągły kontakt ze sobą poprzez wszechobecne

w całym dziele stworzenia energie, dając również dodatkowe wsparcie każdemu,

kto tylko wsparcie to chce otrzymać.

55 Jedna z energii Stwórcy – energia wyższa, potrafi przywracać nas do stanu naturalnej

równowagi istnienia, „naprawiając” i „czyszcząc” nas z tego, czym codzienne życie nas

„skaża” i „brudzi”. Żyjemy w znacznym oderwaniu od równowagi natury, przyrody,

4949



w
 

pośpiechu, stresie, pogoni za pieniądzem, w zazdrości, zawiści względem innych… Jest

więc w nas sporo do oczyszczania.

Energię wyższą można w niektórych aspektach jej działania porównać do programu

usuwającego wirusy i czyszczącego dysk komputera. Tak jak „antywirus” jest w stanie

przywracać naturalną funkcjonalność komputera poprzez skanowanie, porządkowanie, na -

prawę i usuwanie niepotrzebnych plików, tak też energia wyższa jest w stanie „napra -

wiać” nas poprzez przywracanie naszych naturalnych ludzkich fizycznych i psychicznych

funkcjonalności.

56 To jedna z energii Boga, nazywana przez Kościół Radości ISTNIENIA umownie (i łącz-

nie) „energią wyższą” [302] – wspólna dla całego wszechświata Boga, dostępna wszę -

dzie – sprawia, że modlący się na całym świecie do różnych bogów ludzie, są w sta -

nie otrzymywać to, o co poproszą. Otrzymują Boskie wsparcie w postaci lepszego sa -

mopoczucia, większej wewnętrznej równowagi, poczucia znalezienia prawdy, du -

chowego oświecenia oraz czasem uzdrowienia z chorób, szczególnie spektakularne -

go wtedy, kiedy kulawi przestają nagle kuleć, głusi zaczynają słyszeć, a niewidomi

zaczynają widzieć. Energia wyższa może również przesyłać pragnięte przez nas od -

powiednie ukształtowanie nadchodzącej stopniowo przyszłości; jest w stanie także

„materializować” (wyświetlać) nam znaki – nadprzyrodzone obrazy, wizje czy styg -

maty, temat których obecny jest w naszej świadomości i podświadomości.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: ENERGIE BOGA. OBSZAR/ ENERGIA WYŻSZA, ENERGIA BOGA. AKAPITY: 302–310]

57 To energia wyższa sprawia, że np. chrześcijanin może czasem doświadczyć wizji

Jezusa czy Boga Ojca, którzy do niego będą przemawiać, przekazując mu coś, a może

coś od niego nawet „chcąc”. Z kolei muzułmanin może doświadczyć wizji wyobraże-

nia Mahometa, Anioła Gabriela czy nawet Allacha, którzy do niego również mogą

przemawiać i mogą również coś od niego „chcieć”. Za to hindusowi może się ukazać

dowolna postać Wisznu czy Śiwy, tak samo jak animiście z afrykańskiej dżungli czy

Indianinowi z Amazonii może się ukazać Duch Lasu, a mieszkańcowi Syberii ukaże

się Wielki Duch Przodków, który również „powie” każdemu z nich, jak wygląda naj -

świętsza „prawda”. Każdy z nich może „otrzymać” od swojego Boga dowolny prze -

kaz czy nakaz, w tym, aby iść i głosić światu – czy z radością, czy z mieczem – jedyną

i świętą prawdę swojego Boga i swojej religii…

58 Czy jednak kiedykolwiek słyszałeś/aś o tym, aby Indianinowi z głębokiej Amazo -

nii, który żyje w całkowitej izolacji od świata, ukazał się ni stąd, ni zowąd Jezus

5050



Chrystus i zaczął go nauczać swoimi naukami? Przecież Indianin ten nie ma nawet

bladego pojęcia, że ktoś taki jak Chrystus istnieje czy istniał, tak samo jak nie ma on

żadnego pojęcia o Mahomecie, Allachu i islamie. Albo czy słyszałeś/aś kiedykolwiek

o tym, aby żyjący całe życie na bezkresnej pustyni muzułmanin miał jakąś wizję

przemawiającego do niego Ducha Świętego Drzewa jakiejś zagubionej w afrykań -

skim lesie deszczowym wioski? Albo żeby chrześcijaninowi, który nie ma żadnego

pojęcia o religiach Indii ukazał się nagle figlarny Kriszna jako ósme wcielenie Wisz -

nu? Nie słyszałeś/aś, bo takie rzeczy się nie zdarzają!

59 Cóż to oznacza? Oznacza to nie mniej nie więcej tyle, że wyznawcom poszczegól -

nych religii ukazują się jedynie zawsze te wizje, z przedmiotem których kiedykol -

wiek byli w stanie się wcześniej zetknąć, a które generuje wyłącznie ich umysł, czyli

oni sami jako jednostki ludzkie. Nie da się odczuwać w sposób ukierunkowany

i świadomy czegoś, co jest nam obce i czego nie znamy. 

60 To więc, że sami mamy czy też ktoś inny ma wizję związaną z naszą wiarą i naszą

religią, w tym wizję naszego Boga, nie znaczy, że Nasz Bóg istnieje realnie, a ukazu -

jąc się nam i do nas przemawiając, daje nam tym samym jakiś „dowód” na swoje ist -

nienie. To jedynie nasze poprzednie doświadczenia – to, z jakiej kultury i religii wy -

rastamy, i jaki jest nasz sposób widzenia/ postrzegania/ wyobrażania sił wyższych/

nadprzyrodzonych – wyłącznie to powoduje, jakich wizji jesteśmy w stanie doświad-

czać. (Im bliżej wyobrażenia osobowego Boga, tym więcej wizji, proroków i objawień

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: PROROCY: 721–741]). To my sami, wysyłając ciągle poprzez swoją podświa -

domość, do energii wyższej, sygnały o wsparcie, możemy otrzymać zwrotnie prze-

kaz energetyczny, „materializowany znaczeniowo” dopiero po stronie naszego

umysłu, zgodnie ze stanem naszego umysłu [382]. Ten neutralny przekaz energetycz -

ny energii wyższej człowiek „materializuje” w swoim umyśle w sposób odpowiada -

jący swojemu wyobrażeniu Boga (przedmiotu swojej wiary), doświadczając „wizji”

swojego „Boga”.  (Nie można także wykluczyć zjawiska „materializowania” przedmiotu

swojej wiary, odbieranego zmysłowo również przez osoby niezwiązane wprost z daną religią,

np. niektóre chrześcijańskie „objawienia Maryjne” czy niektóre magiczne obrzędy szamań -

skie).

61 Dlatego, jeżeli twoja podświadomość jest osadzona w chrześcijańskim wyobraże -

niu Boga, to w ewentualnej wizji pojawi ci się przede wszystkim Jezus, Maryja czy

chrześcijańscy/ katoliccy święci lub związane z nimi wyobrażenia; muzułmanin wy -

5151



generuje wizje związane ze swoją religią islamu, a hindus – wizje swoich bogów.

W
 

wizjach osób wyznających animizm/ szamanizm będą się z kolei pojawiały przede

wszystkim duchy przodków, zwierząt, lasu itd. Jeśli twoja podświadomość balansuje

natomiast pomiędzy różnymi religiami i jesteś osobą raczej poszukującą, niż tą, która

już ostatecznie „znalazła swojego Boga”, to możesz doświadczyć wizji religijnie jed -

noznacznie nieukierunkowanych. Jeżeli z kolei ktoś czy cała grupa, będzie adorował

lub adorowała w swoich umysłach, np. zwykłe krzesło i krzesłu temu zacznie nada -

wać nadprzyrodzoną moc, to krzesło to stanie się w pewnym momencie przedmio -

tem objawień i wizji, i to ono będzie w ocenie wierzących źródłem i przyczyną mają -

cych miejsce cudów. Krzesło, w które wierzą stanie się dla nich ucieleśnieniem Boga

– stając się ostatecznie ich „Bogiem” Najwyższym i Jedynym… Tak, a nie inaczej to

działa. Od zawsze. 

62 To, w co wierzymy, dla Boskiej energii wyższej nie ma żadnego, najmniejszego

nawet znaczenia. Bez względu na to, jak chcemy nazywać swojego Boga, 

i do którego Boga z naszymi modlitwami byśmy się nie zwracali, zawsze mamy

szansę otrzymać to, o co prosimy, pod wspólnym jednak dla większości z nas

warunkiem, że są to prośby o to, co odnosi się do stanu dla człowieka naturalnego

i równocześnie posiadamy głęboką wiarę w możliwość sprawczą tego, 

w co wierzymy.

63 Paradoksalnie, nie byłoby tak silnych podziałów religijnych na świecie, gdyby

energia wyższa Boga nie działała. Wierni poszczególnych religii byli w stanie do -

świadczać właśnie Boskich łask spływających na nich w momencie posiadania głębo -

kiej wiary i kierowania do swojego Boga swoich modlitw. To powodowało, że w każ -

dym przypadku utwierdzali się oni w przekonaniu, że to ten konkretny Bóg, ten

w którego właśnie ONI wierzą, sprawia cuda – i dlatego musi być „TYM Bogiem,

TYM Stwórcą i Zarządcą świata”. Wierni każdej religii mówili : „Skoro NASZ BÓG,

w którego wierzymy, daje nam w swojej łasce wszystko czego potrzebujemy, o co Go

prosimy i nas uzdrawia, i również co jakiś czas nam się ukazuje i do nas przemawia,

musi więc ON być Bogiem prawdziwym, najwyższym, jedynym! To wiara w Nasze -

go Boga czyni cuda! Czyli to ON bez wątpienia jest Panem całego świata i wszyst -

kich ludzi! Dlatego musimy koniecznie głosić innym, całemu światu Jego chwałę!”…

64
 

Dotyczy to również religii/ filozofii Wschodu oraz pierwotnych wierzeń animistycz -

nych i szamańskich, praktykujących wiarę nie w boga osobowego kontaktującego się

5252



z
 

ludźmi poprzez „objawianych im” proroków, ale odpowiednio: w sposób zorganizowania

świata oraz w Naturę i jej tajemnice. 

Wierni tych religii otrzymywali/ otrzymują spływające na nich Boskie łaski: 

• w momencie wiary w swoich Bogów oraz w trakcie dążenia do wyzwolenia,

oświecenia i jedności z Absolutem poprzez kontemplację i medytację (hindu -

izm);

• w momencie wiary w zasadność oraz w trakcie dążenia do wyzwolenia, oświece -

nia i jedności z Absolutem poprzez dyscyplinę i medytację (buddyzm); 

• w momencie wiary w zasadność i w trakcie samego przestrzegania życia w natu -

ralnej harmonii z wszechświatem (taoizm) czy w harmonii z naturalnym po -

rządkiem i etyką społeczną (konfucjanizm); 

• w momencie wiary w nadprzyrodzoną moc przyrody, duchy przodków, indywi -

dualne amulety, ołtarzyki itp. (animizm/ szamanizm, sintoizm).

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: NAJWAŻNIEJSZE RELIGIE ŚWIATA: 509–673]

65 I wyobraź sobie teraz, że każda religia z osobna, każdy wyznawca każdej religii

uważa, że skoro jego wiara działa, to znaczy, że to „Jego Bóg” jest przyczyną wszel -

kiego dobra spływającego tak na niego, jak i na całą resztę świata! (Nie, nie musisz

sobie wyobrażać – po prostu „wyjrzyj za okno”, idź do kościoła, meczetu czy świąty -

ni, włącz odpowiedni kanał radia, telewizji czy Facebooka…). Nikt z wierzących

w dotychczasowe religie świata nie uświadamia sobie, że to nie tyle działa sam

przedmiot jego wiary, nie tyle ten subiektywny i całkowicie przecież inny dla każdej

religii „Bóg”, ale działa jedna wspólna dla całego świata i wszechświata Boga [142,

143] Moc, która stoi znacznie ponad różnym ludzkim ograniczonym, ułomnym nazy -

waniem i wartościowaniem.

66 Tą Mocą jest właśnie energia wyższa Boga, Stwórcy, dedykowana przez Niego

dziełu stworzenia, łącząca i spajająca w źródle nie tylko wszystkie religie świata

i wszystkich ludzi, ale spajająca sobą w sposób nadrzędny cały nasz świat, całe dzie -

ło stworzenia.

67
 

Zreasumujmy: wszyscy odczuwamy obecność i działanie w naszym życiu nie tyle

poszczególnych, stworzonych przez naszych przodków przedmiotów ich i naszej

wiary – nie judaistycznego Boga Jahwe, nie chrześcijańskiego Boga Ojca i nie jego

syna Jezusa, nie muzułmańskiego Boga Allacha, nie hinduistycznych Bogów Wisznu

czy Śiwy, nie Buddy, nie tysięcy innych bogów, bóstw, bożków, magicznych tote -

5353



mów, świętych, błogosławionych i nie żadnych pism „świętych”, tak samo jak nie ta -

jemniczej chińskiej siły Tao czy japońskich mocy Shintō – ale odczuwamy obecność

i
 

działanie energii jednego, wspólnego dla wszystkich – Stwórcy, Boga.

68 Zarówno energia wyższa, jak i pozostałe energie nadane naszemu światu przez

naszego wspólnego Stwórcę, mimo że nie umiemy ich bliżej sprecyzować i nazwać,

tworzą i porządkują sobą całość Boskiego stworzenia. Genialny sposób ich kreacji

(nadania) umożliwia genialne funkcjonowanie różnych obszarów całego dzieła stwo-

rzenia, umożliwiając nam również samozauważenie swojego istnienia oraz stabilną

i
 

bezpieczną w naszym wymiarze egzystencję. 

69 Nie ma żadnego znaczenia, że nie potrafimy tych energii naszym ludzkim języ -

kiem nazwać w sposób dla siebie zrozumiały i jednoznaczny. Bardzo lubimy, jako

współcześni ludzie, wszystko chcieć „nazywać” i wszystko chcieć „rozumieć”, mając

wpojone poprzez „naukową”, suchą obserwację świata, że to, co chcemy uznać za

prawdziwe, powinno dać się wcześniej nazwać i „skatalogować”. Otóż nie musimy

umieć czegoś wymiernie nazwać, aby to istniało i było dla nas wymierne w efektach

swojego istnienia. Nie musimy. Wystarczy, że czujemy sam efekt działania wszyst -

kich energii Stwórcy. Wystarczy, że jesteśmy w stanie poczuć to, co najpiękniejsze,

poprzez życie otrzymujemy: świadomość swojego istnienia oraz naturalną równowa-

gę tego istnienia i to, co mogą one nam dawać – wymierną Radość życia.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: ENERGIE BOGA: 260–314]

RELIGIJNI MAJSTROWIE, PRZEROŚNIĘTE POTWORKI I LATAJĄCE DYWANY

70 Każda z największych dziś starożytnych religii, choć i tak w momencie powstawa -

nia nigdy nie oddawała precyzyjnie stanu swojego źródła, swojego punktu zero [696],

to zawsze jednak początkowo, z natury rzeczy, była znacznie bliżej tego źródła niż

podczas swojego dalszego, wielowiekowego rozwoju. Rozwój każdej z tych religii

niemal zawsze odbywał się w oparciu o inwencję kolejnych pokoleń interpretatorów

źródła, kolejnych „religijnych majstrów”, mających swoją, często autorską wizję two -

rzonej przez siebie religii. (Na przykład, w chrześcijaństwie głównym budowniczym zna -

nego nam dziś kształtu tej religii był – i zapewne na zawsze już pozostanie – nie Jezus czy

jego uczniowie, a Paweł z Tarsu [534, 537–538, 870–871 ], znający nauczanie Jezusa jedynie

z
 

opowieści osób trzecich oraz ze swoich „wizji” [PORÓWNAJ: 60], a następnie dwaj jego towarzy -

sze/ uczniowie: Marek Ewangelista i Łukasz Ewangelista oraz także Mateusz Ewangelista,

5454



a
 

później Jan Ewangelista, żyjący już ok. 80 lat po Jezusie. Do tego należy dodać nieznanych

z
 

nazwisk kolejnych tłumaczy i redaktorów pierwszych tekstów o Jezusie. Istotne, że żadna

z
 

wymienionych osób, kreując przekaz na temat Jezusa i jego nauczania, nie miała z samym

Jezusem zupełnie NIC wspólnego. Także i następne pokolenia, tworząc w kolejnych wiekach

kanony pism „świętych” swoich religii, a jeszcze później interpretacje tych pism, coraz bar -

dziej oddalały się od samego źródła swojej religii, np. w chrześcijaństwie: wybranie w IV w.

do kanonu Kościoła rzymskiego jedynie czterech z kilkunastu pierwszych ewangelii, a następ -

nie różne interpretacje Biblii przez Kościół rzymskokatolicki i Kościoły protestanckie, czy

w
 

islamie: hadisy – prawo sunny [621–622] – jako rozszerzenie/ „uściślenie” Koranu).

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: III.3. GDZIE LEŻĄ DZISIEJSZE PROBLEMY RELIGII. INFEKCJA RELIGIJNA: 695–714]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: III.3. GDZIE LEŻĄ DZISIEJSZE PROBLEMY RELIGII. WIARYGODNOŚĆ „ŚWIĘTYCH” PRZEKAZÓW: 755–767]

71 W większości religii każde kolejne pokolenie myślicieli religijnych dokładało do

religii swoje „coś” – coś, co według ich wizji źródła było prawdziwe, coś, co miało

według nich lepiej ludziom w odbiorze źródła i Boga służyć, albo coś, co miało we -

dług ich gustu po prostu… ładniej wyglądać. Z jednej strony może i powodowało to

wzbogacanie religijnego przekazu, z drugiej jednak strony, wobec zupełnego braku

„liftingu” części religii i ich kultów, poprzez nawarstwianie się kolejnych elemen -

tów/ „warstw” mających „upiększać” i „wzbogacać” odbieranie Boga, niektóre reli -

gie i ich Kościoły zaczęły przypominać wręcz… przerośnięte potworki, które po -

przez skupianie się na czczeniu przede wszystkim samych siebie i swoich autorskich

wizji Boga i świata, mają coraz mniej wspólnego ze źródłem i samą prawdą świata

i Boga. 

72 W większości religii świata obecny jest dosłownie i w przenośni – znaczny prze -

rost formy nad treścią. Z jednej strony religie niejednokrotnie emanują kiczem, reli -

gijnym blichtrem oraz powierzchownością kierowanego do wiernych przekazu,

z drugiej strony, teologicznym i proceduralnym gąszczem i zagmatwaniem. Oprócz

widocznych na zewnątrz sposobów praktykowania kultów, większość religii buduje

i rozwija na swoich uniwersytetach ogromną ilość odrealnionych od rzeczywistości

świata „nauk”. „Nauki” te prowadzą coraz głębsze teoretyczne analizy tego, co po -

przedni myśliciele religijni zbudowali wcześniej na również całkowicie teoretycz -

nych, kompletnie niestabilnych pod każdym względem, subiektywnych założeniach

swoich religii, przyjmowanych i promowanych jednak przez te religie, jako obiek -

tywne i skończone dla całego świata prawdy bezwzględne. Wznoszenie takich reli -

gijnych „kolosów na glinianych nogach” przypomina budowanie ogromnego gma -

5555



chu wieżowca (swoistej wieży Babel mającej dosięgnąć Boga) zaczynając budowę nie

od wzniesienia/ posiadania solidnych fundamentów, a od plus minus… czwartego

piętra. Takie religijne… latające dywany.

[ZOBACZ: III.4. SYSTEMOWY BŁĄD JUDAIZMU, CHRZEŚCIJAŃSTWA I ISLAMU: 789–865]

73 W islamie co prawda kicz i blichtr na przestrzeni wieków raczej się nie pojawiał,

a
 

prostota źródła była zachowywana, ale zamiast tego religia (religijne prawo)

w
 

trakcie swego rozwoju przesłoniła do poziomu absurdu wszelkie aspekty życia lu -

dzi (również budując swój wieżowiec opisu dzieła Boga dopiero od któregoś wyso -

kiego piętra). Interpretacje dokonanych 1
 
400 (!) lat temu słów i czynów Mahometa

próbują dzisiaj wiązać sobą również wszystkie współczesne dziedziny życia. Przy -

kładem tu niech będzie, np. wydany przez islamskich duchownych zakaz uczestnic -

twa muzułmanów w załogowym locie na Marsa. Nie jest tu ważna sama przyczyna

zakazu, bo można by ją jeszcze jakoś zrozumieć (zakładany brak powrotu na Ziemię,

co traktowane jest jako misja samobójcza) – ważna jest natomiast totalitarna żądza is -

lamu sterowania każdym aspektem życia jednostki.

[ZOBACZ WIĘCEJ: PRAWO ISLAMU: 633–641]

CZY RELIGIJNY FANATYZM MA SENS?

74 Ścisłe, fanatyczne próby wytyczania praw, nakazów i zakazów w każdej sferze ży -

cia człowieka powodują oddalanie się religii od życia swoich wyznawców w jego na-

turalnym – czyli otrzymanym bezpośrednio od Boga (!) – biegu i zaczynają być moż -

liwe do akceptacji jedynie przez najbardziej zagorzałych tradycjonalistów religii. Bez

względu na religię, nie da się już dzisiaj objąć sztywną religijną kontrolą wszystkich

aspektów istnienia człowieka i dlatego próby takie nie mają już nawet najmniejszego

sensu.

75 Ścisłe i sztywne trzymanie się przez religie swoich dogmatów i raz przyjętych spo-

sobów interpretacji swoich „świętych” pism, zawsze prowadziło do podziałów, spo -

rów, waśni i wojen. W przyszłości również będzie to powodem ciągłych problemów.

Jeżeli każda religia za wszelką cenę będzie na siłę „ciągnąć” w swoją stronę, w stronę

wskazywanego subiektywnie przez siebie kierunku nieba, to nigdy nie nastąpi poro -

zumienie i zgoda. Nie będzie żadnych szans na trwałe zażegnanie sporów na bazie

najgłębszej, czyli różnic religijnych, i nigdy nie będzie mowy w tym konflikcie o wy -

5656



granych, a za to zawsze będzie mowa wyłącznie o przegranych. Zgoda buduje, a nie -

zgoda rujnuje. Zawsze.

76 Należy iść z duchem czasu i stopniowo godzić się na wspólny model demokra -

tycznego świata, który może gwarantować rozwój i bezpieczeństwo wszystkim.

W
 

świecie tym muszą być uwzględniane prawa wszystkich społeczności i narodów

do zachowywania swoich odrębności w zakresie tradycji i kultury oraz również reli -

gii, ale odrębności w żaden sposób nieszkodzących innym, równoprawnym człon -

kom naszej światowej wspólnoty.

77
 Nikt nie wymaga wprowadzania w religiach gwałtownych zmian i przewarto -

ściowań, ale proces zmian powinien się odbywać w sposób świadomy, możliwie

planowany i wspólnie kontrolowany . Alternatywą dla braku zmian, wobec nadcho -

dzących nieuchronnych procesów migracyjnych wywołanych wzrostem populacji

świata i zmianami klimatycznymi, będzie wyłącznie narastanie podziałów religijno -

-ideologicznych i napięć z nimi związanych. Szczególny problem będą stanowiły po -

jawiające się coraz częściej i coraz bardziej spektakularnie grupy ekstremistyczne wy-

korzystujące różnice religijne do rozgrywania swoich (i ich mocodawców) celów po -

litycznych i ekonomicznych. Nie będzie miało żadnego znaczenia, z których religii

grupy te będą się wywodziły i co dokładnie będzie leżało u podłoża ich destrukcyj -

nych działań. Nienawiść i przemoc zawsze rodzi po drugiej stronie również jedynie

nienawiść i przemoc, napędzając samoistnie spiralę zniszczenia i ludzkich cierpień.

APEL KOŚCIOŁA RADOŚCI ISTNIENIA

78 Z tych to powodów Kościół Radości ISTNIENIA, świadom ludzkich potrzeb, ale i ludz -

kich słabości, filozofią i religią Radości Istnienia zaprasza wszystkie inne religie świa-

ta, ich wyznawców i ich przewodników do próby wzniesienia się o jeden poziom

wyżej, do wspólnego dla wszystkich wymiaru w postrzeganiu Boga, świata, człowie-

ka i innych religii. Zaprasza i wzywa do eliminowania sporów poprzez otwartość na

argumenty logiki współczesnej i wspólnej (globalnej). Trwanie w sporach rodem

sprzed kilkunastu czy kilkudziesięciu wieków nie tylko nie przyniesie ludzkości nic

dobrego, ale wręcz przeciwnie – będzie wzmacniać jedynie podziały i nienawiść.

A
 

przecież każdy z nas pragnie tak naprawdę dokładnie tego samego: bezpieczeń -

stwa, wolności, pokoju, szczęścia i radości krótkiego ziemskiego istnienia.

5757



79 Tak jak w przywołanym przykładzie, bez spojrzenia z wyższej, wspólnej perspek -

tywy na całość, nigdy nie będzie mowy o zgodzie i również o światowym pokoju.

Trzeba połączyć siły, również siły religijne, w budowaniu wspólnego i lepszego dla

wszystkich światowego organizmu, w którym każdy będzie się mógł czuć bezpiecz -

nie. W tym wspólnym świecie każdy musi mieć prawo do własnego zdania, ale

w
 

sprawach wspólnych, dotyczących wszystkich, należy się godzić na sprawiedliwy

dla wszystkich, demokratyczny kompromis.

80 Władze i autorytety religijne mają największy potencjał do zmieniania świata. I to

od nich świat, ludzie, oczekują najwięcej. Dlatego apel Kościoła Radości
 ISTNIENIA do

wszystkich religii świata – ich decydentów i wyznawców – brzmi:

1 Cofnijmy się do źródła i tam odnajdźmy ponownie wspólnego Boga. BÓG JEST JEDEN, 

bez względu na to, jak by Go nie nazywać. Uprośćmy wszystkie religie do tego co jest

podstawowe, a przemówimy wówczas wszyscy jednym językiem. Różny akcent, którego

będziemy używać, będzie już tylko muzyką dla ucha.

2 Bądźmy elastyczni w interpretacji swoich pism świętych. Nie zmieniajmy tych pism, 

bo przez wieki były dla naszych przodków święte – niech pozostaną dziedzictwem przez

wieki – ale zacznijmy je traktować jako drogowskazy moralnych zachowań, a nie jak

bezwzględne i sztywne nakazy.

3 To jedynie sami ludzie uznali w którymś momencie swojej historii swoje religijne teksty 

i pisma za święte i pochodzące od Boga, A NIE BÓG! Bóg stoi znacznie ponad

jakimikolwiek ludzkimi religiami, tradycjami i wszelkimi ludzkimi podziałami.

4 Dlatego spójrzmy na swoje dogmaty religijne – czy wszystkie są nadal w stanie się

obronić? Dogmaty zostały również wprowadzone jedynie przez samych ludzi w momencie

ustalania kanonów wiary i wskutek interpretacji swoich pism świętych. Dlatego ci sami

ludzie mają prawo – albo dogmaty te uelastycznić, albo z nich po prostu zrezygnować.

5 Nikt z nas nie ponosi winy za historię. Wszyscy raczej jesteśmy ofiarami historii, bo nie

mieliśmy żadnego wpływu na jej przebieg, a musimy teraz odnajdywać się w rolach, 

w których nas umieszczono. 

Podziały religijne, z którymi się urodziliśmy, nie służą nikomu.
6 Jeżeli widzimy, że jakakolwiek rzecz tego świata, w tym religia, wymaga udoskonalenia,

to po prostu ją udoskonalmy.

7 Nie bójmy się reakcji konserwatywnych wyznawców naszych religii. Stwórca zadbał o to,

żeby wszystko w tym świecie odradzało się poprzez śmierć i narodziny.

Czas – również w tym przypadku – jest darem Boga.

5858



I.4. Kreowani przez religie ateiści i niereligijni.

RELIGIE ODPYCHAJĄ LUDZI OD BOGA

81 Zdecydowana większość dzisiejszych religii powstała tysiące lat temu [509]. Religie

te były tworzone przez ludzi niemających żadnej szerszej wiedzy  na temat otaczają -

cego i tworzącego nas świata. Twórcy ci, w przypadku każdej religii, zawsze bazo -

wali na wcześniejszych systemach wierzeń – i równocześnie obecnych w nich religij -

nych prymitywnych przesądach (zabobonach) – czasem dodając do nich swoją, bar -

dziej lub mniej „nowatorską” wizję bogów/ Boga, świata i człowieka. Tak było

w przypadku zarówno wczesnych Sumerów, Egipcjan, Ariów, Babilończyków, Hin -

dusów, jak i późniejszych, znanych już z nazwisk: Mojżesza, Zaratusztry, Parsvy,

Buddy, Lao Tzu, Jezusa, Mahometa, Nanaka czy setek innych. Każda z religii za -

szczepiała swoim wyznawcom głębokie, przesiąknięte pychą, poczucie „całkowitej

pewności wiedzy” na temat Boga, świata i relacji Bóg–człowiek.

82 To silne zaślepienie poszczególnych religii oraz totalitaryzm tworzonych z ich

użyciem systemów społeczno-polityczno-religijno-prawnych powodowały, że przez

długie wieki ludzkość nie była w  stanie wyzwolić się z wszechobecnego, totalnego

religijnego kieratu w każdej sferze życia. Jakakolwiek bowiem próba wyzwolenia się

jednostki czy grupy zawsze kończyła się jej napiętnowaniem, prześladowaniem, eks -

terminacją, spaleniem dzieł, chęcią zatarcia wszelkiego śladu. 

83 Sytuacja dzisiaj jednak diametralnie się zmieniła. Współczesny człowiek nie musi

już schylać karku przed tymi, którzy samozwańczo próbują przemawiać w imieniu

Boga. Dlatego też stare religijne przekazy zaczynają być już dzisiaj, w każdej części

świata, coraz częściej postrzegane i traktowane jako naiwne, archaiczne, naciągane,

nijak nieprzystające do obserwowanej wokół rzeczywistości świata, i dlatego wręcz

wprost – fałszywe. To skutkuje odrzucaniem religii przez coraz większą liczbę ludzi. 

84 Jedynie tam, gdzie religie nawiązują do uniwersalnych prawd i wartości ludzkich,

ich przekaz może być w części nadal aktualny – i tym dotychczasowe religie są

w
 

stanie jeszcze się bronić. Cała jednak reszta treści i „ducha” religijnego przekazu

oraz większości religijnych pism „świętych”, nie tylko nie przystaje do dzisiejszej

wiedzy o świecie i do współczesnego odbioru świata, ale jest z tą wiedzą wręcz jaw -

5959



nie sprzeczna. To, co 3
 

000 lat temu, 2
 
000 lat temu, 1

 
000 lat temu czy nawet jeszcze

300 lat temu mogło być i było akceptowane przez naszych przodków, dzisiaj akcep -

towane już nie jest.

85 To powoduje, że religie od pewnego czasu zaczynają odpychać od siebie coraz

szersze rzesze ludzi – i co gorsza – odpychają równocześnie ludzi od samego Boga

i
 

Jego energii. Religie bowiem mówią:  „Nie wierzysz w nas? Odrzucasz zatem Boga!

Nie wierzysz tym samym w Boga!”. Takie działanie sprawia, że świat stopniowo wy -

pełnia się „ateistami” i „niereligijnymi” – będącymi współczesnymi ofiarami religii.

86 Człowiek jednak ma naturalną potrzebę odczuwania Boga w swoim życiu.

Wszystkie energie Stwórcy są niezbędne do prawidłowego funkcjonowania naszych

organizmów! Tworzeni sztucznie przez religie ateiści są skazani na obronę w stylu:

„Ja nie potrzebuję Boga by być szczęśliwym”.  Oczywiście, że nie potrzebują „Boga”,

ale nie tyle nie potrzebują samego Stwórcy i Jego wypełniających całe dzieło stworze-

nia naturalnych energii, co „Boga” w naiwnym wydaniu religii, którą taki ateista od-

rzuca jako sprzeczną z jego odczuwaniem świata. Z kolei niereligijni twierdzą, że nie

tyle porzucają Boga, co religię, która nie jest w stanie dostarczyć im tego, czego oni

od religii by oczekiwali. 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: ATEIZM: 694]

87 W zmieniającym się świecie i postępującej dynamicznie globalizacji cywilizacji

człowieka, sztywne religijne ramy ustalone w zamierzchłej przeszłości zaczynają

stanowić dla religii przysłowiowy kamień u nogi, ciągnąc je coraz gwałtowniej

w kierunku dna. Najgorsze jest jednak to, że religie, tonąc, nie tylko odrzucają

ludzi od siebie – bo to można by im jeszcze wybaczyć – ale najczęściej

równocześnie odrzucają ludzi od Boga.

88 Religie, odpychając od siebie najczęściej bardzo wartościowe jednostki, same się osłabia -

ją, wzmacniając opozycję antyreligijną czy antykościelną/ antyklerykalną. Taki „proces

produkcji” przez religie swoich wrogów budzi nieodparte skojarzenia z hipotezą dotyczącą

jednych z pierwszych organizmów żywych na Ziemi, które produkowały tlen jako uboczny

produkt przemiany materii, wydalając go ze swoich organizmów jako toksyczną dla nich

truciznę. Tyle tylko, że w pewnym momencie naprodukowały go już tak dużo, że tlen po

prostu je zabił. Skądinąd, duża ilość tlenu w atmosferze utorowała drogę do powstania na

Ziemi życia w kształcie, jaki znamy obecnie.

6060



RELIGIJNY „SAMOBÓJ”

89 Inteligentna jednostka ludzka, porównując dzisiaj to, co widzi wokół siebie z tym,

czego w niezmieniany od wieków sposób nauczają religie, dostrzega oczywistą

sprzeczność. Jednostka taka ma tylko dwie możliwości: albo odwrócić się od religii

i
 

swojego Kościoła, albo trwać w wewnętrznej sprzeczności „trochę” akceptując,

a
 

„trochę” nie akceptując dostarczanych jej religijnych przekazów.

90 Zdecydowana większość współczesnych wiernych wszystkich religii należy do

grupy – „zawieszonych” – wybiórczo akceptujących przekazy swoich religii. Trwają

oni w przynależności do swojej religii czy Kościoła, ponieważ najczęściej otoczenie

społeczne i społeczna tradycja tego wymaga. W większości przypadków przyzwy -

czaili się już do takiego stanu rzeczy i pewnie nawet nie przywiązują wielkiej wagi

do swojego zawieszenia w takim religijnym „rozmyciu”. Z różnych powodów jest im

również wygodnie do jakiejś społeczności przynależeć, tym bardziej, że uczestnictwo

w spotkaniach religijnych czy przestrzeganie części religijnych zasad i zaleceń po -

rządkuje w jakiś sposób ich życie.

91 W większości przypadków takie „zawieszone” osoby nie mają jednak żadnej głęb -

szej wiary – nie są tym samym w stanie doświadczyć żadnej radości z „obcowania

z Bogiem”, w tym żadnej głębszej radości życia. Z kolei władze kościelne/ religijne,

o ile wierni tylko pojawiają się na nabożeństwach i spotkaniach religijnych i tym sa -

mym wspierają Kościół, świątynię, organizację – nie są w ogóle zainteresowane pró -

bą faktycznego pogłębienia wiary tych osób, jak również nie są zainteresowane przy -

ciąganiem nowych wiernych poprzez odświeżenie, uaktualnienie oraz uelastycznie -

nie swojej oferty religijnej. Jedynie tylko część wiernych, uczciwych w swojej natural -

nej potrzebie kontaktu z Bogiem, próbuje znaleźć dla siebie choć odrobinę „prawdzi -

wego Boga” gdzieś „między wierszami” skostniałych wielowiekową sztywnością re -

ligijnych przekazów.

92 Na obszarach, gdzie poszczególne religie są obecne od lat, uzupełniają one zastępy

swoich wiernych, bazując przede wszystkim na przyroście naturalnym i mającym od

zawsze miejsce, wspomnianym wcześniej, procederze religijnej manipulacji [1015–

1023]

 
– przede wszystkim obrzydliwej manipulacji dzieci. Prowadzona z kolei, przez

niektóre chrześcijańskie Kościoły, ewangelizacja, czyli zdobywanie nowych doro -

słych wiernych poprzez przekonywanie ich do przyjęcia wiary danego Kościoła, bez

odświeżania oferty religijnej powoduje, że Kościoły te są w stanie pozyskiwać jedy -

6161



nie prostych i niewykształconych ludzi z odległych w stosunku do Europy krańców

świata (Afryka, Ameryka Łacińska/ Południowa), wciąż naturalnie ufnych i dlatego

właśnie dających się łatwiej manipulować. Czy jednak o to chodzi Kościołom i reli -

giom? Czy jest to naprawdę ich marzenie? A może jest to już tylko wyraz całkowitej

słabości danego Kościoła/ religii i jedyny pomysł na przetrwanie.

93 Z religiami czy wyrosłymi na ich bazie Kościołami, jest tak jak z każdą ludzką bu -

dowlą. W momencie, kiedy jej fundamenty są nie tylko liche, ale i całość konstrukcji

jest zbyt sztywna, niewielki nawet wstrząs może spowodować jej popękanie. Jednak

już choćby lekkie trzęsienie ziemi spowoduje szybkie zawalenie się całej takiej kon -

strukcji. A im większej i bardziej sztywnej, tym zawalenie będzie szybsze i również

bardziej bolesne.

94 Takie trzęsienie ziemi dla sztywnych i niechcących lub niepotrafiących się refor -

mować religii i religijnych instytucji stanowi dzisiejszy świat: komunikacja między -

ludzka, media, internet, edukacja i parcie jednostek ludzkich do wiedzy i wolności

oraz upominanie się przez nie o prawo do posiadania własnego zdania. A przecież

należy się spodziewać, że proces ten będzie się już jedynie tylko nasilał. Dotychcza -

sowe religie, bez względu na to, jak bardzo by chciały, nie są już absolutnie w stanie

tych procesów zatrzymać. Tworząc jakąkolwiek budowlę, należy dostosować się do

przepływu naturalnych energii wszechświata Boga, a nie z nimi walczyć – czyli nale -

ży zaprojektować fundamenty/ konstrukcję elastyczną, mogącą wręcz współgrać

z każdym trzęsieniem ziemi, wykorzystując jego energię. Jeżeli zaś budowla jest wie -

kowa, należy takie fundamenty/ konstrukcję po prostu uelastyczniać, a nie chcieć za

wszelką cenę ciągle dostosowywać świat do swoich obiektywnie wątpliwych wizji.

Wizji akceptowanych w dodatku już tylko jedynie przez część swoich wyznawców,

a odrzucanych przez większość całego gatunku ludzkiego – przez każdą z pozosta -

łych religii oraz przez niereligijnych i ateistów.

95 Wszystkie religie i ich Kościoły (organizacje) zaczynają się znajdować w coraz

trudniejszym położeniu, nikt inny jednak, a wyłącznie one same ponoszą winę za

utratę swoich wiernych. Przyczyną ich porażki jest właśnie propagowanie przez nie

na siłę, od wieków, wciąż tej samej archaicznej, naiwnej, sztywnej i zamkniętej, teolo-

giczno-religijnej logiki, mającej dodatkowo „defekt” całkowitego braku spójności tak

ze wszystkimi pozostałymi teologiczno-religijnymi logikami świata łącznie, jak

i
 

z
 

każdą z nich z osobna. To wyłącznie same poszczególne religie uważają, że wciąż

mają świętą rację, świat już jednak zaczyna uważać zdecydowanie inaczej.

6262



__________

96 Jedyne, co religie i ich Kościoły potrafią od tysiącleci robić najlepiej, to twierdzić,

że cały świat poza ich religią jest zły, zepsuty, i że „z całą pewnością dąży do zatrace -

nia”, a JEDYNIE ONE wiedzą, jak ten świat naprawiać. No i… „naprawiają” świat

przez długie wieki, a efekty – jakoś „wyjątkowo dziwnie” – ciągle są opłakane! Do -

datkowo religie i Kościoły pragną przekonywać wszystkich, że to wyłącznie one są

„tą religią prawdziwą” i to jedynie ich Bóg jest wspaniały, sprawiedliwy, miłosierny,

litościwy, a cały świat wokół, w tym inne religie, to dzieło oszustów, uzurpatorów,

zła czy też dzieło samego szatana. 

97 Większej pychy i hipokryzji nie można sobie jednak wyobrazić! To same poszcze -

gólne religie od zawsze antagonizują między sobą ludzi, szukając na siłę różnic po -

między promowanym przez siebie subiektywnym „dobrem” a „złem” rzekomo pro -

dukowanym przez świat zewnętrzny (poza ich religią). To same religie wciąż i nie -

ustannie kreują dla siebie przeciwnika, żywiąc się ciągłym podsycaniem do walki

jednych ludzi przeciwko innym.

98 Żadna religia, w tym największe dziś religie świata – czy to chrześcijaństwo, czy

to islam czy to hinduizm – nie ma prawa przywłaszczania sobie uniwersalnych

wartości ludzkich, które wynikają ze stworzenia człowieka nie przez te religie, 

a bezpośrednio przez Stwórcę. Miłość, miłosierdzie, braterstwo, potrzeba

współpracy czy pomagania innym istniały na długo przed tym, 

zanim powstała choćby najstarsza dziś religia świata.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: GDZIE LEŻĄ DZISIEJSZE PROBLEMY RELIGII?: 674–788]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: SYSTEMOWY BŁĄD JUDAIZMU, CHRZEŚCIJAŃSTWA I ISLAMU: 789–865]

6363



I.5. Prześladowania i walka z postępem.

99 Mówi się, że religie są konserwatywne i zachowawcze, często jednak nie uświada -

miamy sobie, że to nie tyle religie są zachowawcze, co sami stanowiący i tworzący je

(wyznawcy), a przede wszystkim – zarządzający nimi ludzie. Szczególnie ci, którzy

z
 

pomocą religii utrzymują się u władzy – tak hierarchowie religijni, jak i osoby

świeckie – nigdy nie są zainteresowani wprowadzaniem jakichkolwiek zmian.

Wszelkie zmiany czy choćby nawet samo ich widmo, wzbudzają niepewność i powo-

dują „ryzyko”, zaburzając odpowiadający im w pełni, istniejący stan stworzonej kie -

dyś, korzystnej dla nich „równowagi”. To powodowało, że w wielu miejscach świata

przez długie stulecia postęp cywilizacji był hamowany, a wszelkie zmiany wprowa -

dzane w religiach czy ich Kościołach wymuszane były prawie zawsze czynnikami

zewnętrznymi, które z jakichś powodów nie dawały się objąć kontrolą tychże religii

i Kościołów.

100 Ludziom, którzy chcieli zadawać pytania „niewygodne”, religie zawsze zamyka -

ły usta, mówiąc, że to najwyższy Bóg ustalił zasady ujęte w „pismach świętych” czy

w religijnej tradycji, a człowiek nie ma żadnego prawa tych zasad podważać. Jeżeli

człowiek próbuje wyłamywać się z przyjętego „świętego” schematu, to grzeszy i spo-

tka go za to okrutna kara Boga. Po czym same religie często od razu gotowały (czy

nadal w niektórych miejscach świata gotują) takiemu delikwentowi mniej lub bar -

dziej okrutną śmierć, skutecznie pozbywając się tak jednostek zadających „trudne”

pytania, jak i odstraszając w ten sposób wszelką potencjalną religijną konkurencję.

101 Największy Kościół największej dziś religii świata, chrześcijaństwa – Kościół ka -

tolicki (dziś rzymskokatolicki) – przez prawie cały okres swojego istnienia zwalczał

wszelkie przejawy poszukiwania prawdy przez ludzi, sobie jedynie przypisując pra -

wo określania, co było tą jedyną dopuszczalną prawdą. Przez długie wieki, kiedy

wiedza dostępna była jedynie dla nielicznych i wybranych jednostek, można było ła -

two kontrolować przepływ informacji. W momencie jednak wynalezienia i rozpo -

wszechnienia w połowie XV w. druku przemysłowego, myśl ludzka zaczęła się już

rozprzestrzeniać w sposób mniej kontrolowany, umożliwiając jednym znacznie ła -

twiejszy dostęp do przemyśleń innych. To właśnie przede wszystkim wynalezienie

i
 

rozpoczęcie stosowania na szeroką skalę druku było przyczyną rozwoju cywilizacji

ludzkiej poprzez dynamiczny rozwój wolnej myśli, nauki, a następnie techniki. 

6464



102

 
Chrześcijański Kościół katolicki zawsze walczył z postępem i z tymi, którzy

ośmielali się mieć inne od niego zdanie na jakikolwiek temat . W ciągu jedynie

choćby ostatniego tysiąclecia, od XI w., w porozumieniu z władzami świeckimi, wal -

czono w Europie z heretykami. Tak zwana Święta Inkwizycja (Kościoła rzymskoka -

tolickiego) od XIII do XIX w. pozbawiła brutalnie życia co najmniej kilkanaście tysię -

cy ludzi, a kilkaset tysięcy ukarała w różny sposób. Zabijanie ludzi o odmiennych

poglądach najczęściej odbywało się poprzez publiczne egzekucje palenia żywcem na

stosie, często połączone z torturami w postaci np. wyrywania języka (tak jak w przy -

padku cytowanego we wstępie G. Vaniniego, byłego duchownego tegoż Kościoła –

za to, że pozostał do końca wierny swoim zarzutom wobec Kościoła). 

103 Na utworzony w XVI w. Indeks Ksiąg Zakazanych wpisano do 1948 r. kilka tysię -

cy dzieł, których Kościół rzymskokatolicki obawiał się najbardziej, jako mających sta -

nowić największe zagrożenie dla tego Kościoła i narzucanej przez niego religii. Na

indeks ten trafiły zarówno dzieła Kopernika i Galileusza, jak i Lutra i Kalwina oraz

mnóstwa innych ludzi otwartych i poszukujących prawdy, w tym byłych księży, filo -

zofów, poetów i pisarzy. Dopiero w drugiej połowie XX w., w roku 1966, po Soborze

Watykańskim II, spadkobierczyni Świętej Inkwizycji – Kongregacja Nauki Wiary –

zdjęła z Indeksu Ksiąg Zakazanych znaczenie dyscyplinarno-karne dla swoich wier -

nych, dalej jednak wskazując, że Indeks zawiera „ostrzeżenie przed treściami szko -

dliwymi dla nieskazitelności katolickiej wiary i obyczajów”.

104 O ile Kościół rzymskokatolicki czy inne Kościoły chrześcijańskie nie są już w sta -

nie w rejonach swojego oddziaływania zatrzymać postępu i wolności słowa, o tyle

w wielu miejscach świata nadal chce się postęp blokować, walcząc z aspiracjami wol -

nościowymi ludzi i otwartą edukacją (przede wszystkim w krajach islamskich). Tra -

dycyjny islam boi się otwartej, opartej na nauce edukacji społeczeństw, obawiając się

oczywistego, masowego odwracania się wiernych od islamskiego zabobonu: od su -

rowych i archaicznych zasad religii silnie ograniczających ludzką wolność i godność

oraz inne prawa człowieka.

105 Islam, w starciu z „cywilizacją Zachodu” i jej wartościami, „oficjalnie”, boi się

utraty swoich wartości czy choćby „zainfekowania ich czystości”. Wbrew pozorom

nie chodzi tu jednak o utratę wartości czysto religijnych czy tożsamości kulturowej,

a
 

o prymitywny strach przed utratą władzy. Dotyczy to jej każdego poziomu – od

mężczyzny dzierżącego sztywną i surową władzę nad swoją rodziną, przez przy -

6565



wódców lokalnych społeczności, klanów, aż po przywódców całych państw. Dzięki

religii islamu (skonstruowanej również w tym właśnie celu), trzymają oni łatwo wła -

dzę na każdym poziomie społecznym.

106 Islam jest religią bardzo „karną”. Dzięki jej zasadom od zawsze można było łatwo

kontrolować wyznające islam społeczności i łatwiej sprawować władzę. Granie na

nucie „obrony islamu” i walce z niewiernymi (czyli wszystkimi, którzy są poza fun -

damentalnym islamem), walce polegającej dzisiaj choćby na odrzucaniu obcych war -

tości, wzmacnia władzę. Z jednej strony jest to zrozumiałe, ponieważ grupy trzyma -

jące władzę w krajach islamskich bronią swoich obszarów wpływów, z drugiej jed -

nak strony – musi pojawiać się otwarcie na zachodnie idee demokratyczne, dające lu -

dziom poczucie większej wolności oraz większą możliwość spełnienia, czyniąc ich

życie głębszym i bardziej radosnym. 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: ISLAM. REFLEKSJA NAD WSPÓLNYM ŚWIATEM. AKAPITY: 657–665]

107 Kościół Radości ISTNIENIA wszystkim ludziom trzymającym we wszystkich czę -

ściach świata władzę religijną, przekazuje jeszcze jedno:

1 Nie walczcie z postępem, a zacznijcie z postępem współpracować.
2 Jest jeszcze czas na zmiany i otwarcie swoich religii tak, aby sprostać obecnym i przy-

szłym wymaganiom wspólnego i jedynego świata, jaki mamy.
3 Będziemy mieli taką wspólną przyszłość, jaką sobie sami wspólnie wynegocjujemy.

Nie inną.
4 Nasz wspólny Bóg, Stwórca doskonale o tym wie, dlatego wzywa nas wszyst-

kich, abyśmy zaczęli wreszcie używać otrzymanego od Niego intelektu!

6666



Y

Część II

KOŚCIÓŁ RADOŚCI
ISTNIENIA

PODSTAWY



Y



II.1. Bóg i Jego prawa.

BÓG STWÓRCA

108 Czy zadałeś/aś sobie kiedykolwiek pytanie: „Dlaczego jestem?”. Jeżeli tak, to co

sobie odpowiedziałeś/aś? Ja zawsze odpowiadam: „Jestem, bo Bóg tak chce!”.
 
Tylko

5 krótkich słów, a zawierają w sobie wszystko. Nie ma nic więcej, czego człowiek kie -

dykolwiek mógłby potrzebować do wszystkiego: do życia i do śmierci, do radości

i
 

do smutku, do szczęścia i do cierpienia. Jestem, bo Bóg tak chce.

109 Jeżeli zaczynamy jako ludzkość – dzięki współczesnej nauce – dostrzegać, że cały

gigantyczny świat wokół nas jest zorganizowany w niezwykle logiczny i powtarzal -

ny sposób, to musimy sobie zadać pytanie: skąd wzięła się ta logika i powtarzalność?

Przecież jeżeliby nawet chcieć założyć, jak chcą ateiści, że energia, w tym materia, po

prostu „skądś sobie były” (pozostaje pytanie: skąd?, bo wtedy chyba jedynie… z kró -

liczej nory), to skąd wzięły się tak precyzyjnie dobrane prawa rządzące uporządko -

waniem i rozkładem tej energii i materii (fenomenalny sposób uporządkowania ma -

terii od skali subatomowej do makro za pomocą jedynie kilku rodzajów energetycz -

nych oddziaływań)? Jeżeliby założyć postulowaną przez niektórych myślicieli samo -

istność i przypadkowość kreacji (mnogość światów przypadkowych konfiguracji), to

i tak bez wcześniejszego zaistnienia odpowiednich kodów i wzorów procesu kre -

owania się tych światów „przypadkowych” żadna samokreacja nie byłaby w stanie

się wydarzyć. I co najważniejsze,  żaden proces nie jest w stanie zaistnieć bez istnie -

nia jego „napędu”, czyli tak logicznej, jak i „fizycznej” (energetycznej) przyczyny

tego procesu.

110 Według logiki obowiązującej wewnątrz układu, którego jesteśmy częścią (nasza rze -

czywistość), czyli – standardowej logiki ludzkiej [810–811] – nieistniejące „coś”, czyli wów-

czas „nic”, nie jest w stanie samodzielnie stworzyć czegokolwiek (układ sumarycznie

mniej złożony nie jest w stanie samodzielnie wytworzyć układu o wyższym poziomie zło -

żoności). Jedyne, co mogłoby zostać wytworzone przez „nic”, to – teoretycznie – powiele -

nie samego siebie w nicistnieniu. Każde samozauważenie siebie wewnątrz układu (w tym

przypadku obserwacja ludzka) wyklucza jednak samookreślenie siebie jako „nic”. 

Dodatkowo – co jednak jest fundamentalne dla istoty problemu – w świecie, który ob -

serwuje człowiek, wszystko ma swoją przyczynę. Stąd też cała nasza rzeczywistość – we -

6969



dług obowiązującej człowieka logiki – ma swoją przyczynę, swojego choćby umownie na -

zwanego stwórcę [810].

111 W związku z powyższym nie powinno być już chyba nikogo, kto nie przyzna ra -

cji stwierdzeniu, że „ktoś” lub „coś” musiało ten nasz świat wykonać, a i wcześniej

go odpowiednio zaplanować, czyli sumarycznie, jednym słowem (nie bójmy się już

tego słowa!) – STWORZYĆ. Stąd już oczywisty logiczny krok do nazwania tego ko -

goś lub czegoś, w naszym, ludzkim rozumieniu – Siłą Najwyższą, Stwórcą/ Bogiem

(z pewnością przez duże „S” oraz duże „B”, wobec naszego szacunku dla geniuszu

Jego dzieła).

112 Bez względu na to, jak wszechświat (w ujęciu całościowym, a nie tylko obecnie fi -

zycznie obserwowalnym), którego jeszcze przecież prawie nie znamy, jest skompli -

kowany, jak może być pozapętlany, zhierarchizowany, ile być może jest wymiarów,

ile innych równoległych lub podrzędnych wszechświatów, ile nad nami może być

wyższych bytów itd. [211] – bez względu na to wszystko: Stwórcą, Bogiem i Absolu -

tem będziemy nazywać tę rozumną siłę, dla możliwości logiki człowieka – naj -

wyższą – która stoi za całością dzieła stworzenia, którego jesteśmy częścią – tak za

jego zaprojektowaniem i stworzeniem, jak i za jego sumarycznym funkcjonowa -

niem, jak i też za jego końcem (w naszym ludzkim rozumieniu pojęć: przyczyny

i skutku oraz czasu {początek i koniec}).

113 Traktujemy więc Boga, jako dla nas (dla zawartości dzieła stworzenia): i pierwot -

ny, i ostateczny, nieosiągalny i niedający się zdefiniować pojęciami żadnych stworzo -

nych w ramach tego dzieła bytów Absolut, dodatkowo stale obecny w każdym miej -

scu i w każdym czasie całości dzieła stworzenia, jak również istniejący poza nim.

Taki sposób definiowania Stwórcy, pomimo oczywistej dla człowieka umowności,

jest w stanie jednak dostarczyć nam na poziomie możliwości naszej analizy rozumo -

wej, całościowego i spójnego rozwiązania logicznego, zachowującego zawsze war -

tość logicznej prawdy, bez względu na różnorodność i stopień skomplikowania

przyjmowanych następnie modeli rzeczywistości wewnątrz samego dzieła stworze -

nia.

114 Siły tej – Boga, Absolutu, Stwórcy – nie powinniśmy jednak w żaden sposób sta -

rać się nazywać dokładniej i próbować definiować naszym ułomnym ludzkim trój -

wymiarowym językiem i wyobrażeniem, ponieważ im bardziej będziemy chcieli to

7070



uczynić, tym bardziej będziemy fałszowali Jej obraz [811]. Stwórca w Swej pełnej po -

staci/ zakresie, wychodzącej poza nasze dzieło stworzenia, znajduje się poza wszelką

możliwością nazwania Go przez nas. Dzieje się tak wskutek całkowitego braku moż -

liwości dokonania jakiejkolwiek obserwacji wychodzącej poza nasze dzieło stworze -

nia [212] (nie ma również możliwości zdefiniowania pojęć, według których obserwa -

cja miałaby być dokonywana). Boga możemy obserwować jedynie i aż – i tak należy

to czynić – po istniejących (dostrzegalnych dla nas) owocach Jego dzieła stworzenia.

115 Przyjmujemy, że wszystko, co wchodzi w skład naszego dzieła stworzenia, jest

częścią Stwórcy (nie tyle w naszym wąskim trójwymiarowym rozumieniu „fizycz -

nym”, co w rozumieniu „ciągłej” woli Stwórcy): każdy element wielowymiarowego

wnętrza dzieła, każda forma energii, każdy byt, każde możliwe do wystąpienia zda -

rzenie, jak i każda mogąca się pojawić myśl. Można przyjąć, że w momencie kreacji

następuje przekazanie, „tchnięcie” energii Stwórcy w każdą część tworzonego dzieła

i w ten sposób dzieło staje się częścią Stwórcy, Boga – częścią JEGO WOLI. (Zarówno

Bóg, jak i Jego dzieło {akt} stworzenia nie podlega żadnym ograniczeniom czasowym w na -

szym ludzkim rozumieniu czasu, jak i ograniczeniom innowymiarowym. W tym znaczeniu

wola Stwórcy wyrażana jest w sposób dla nas stały {bezwymiarowy}). [ZOBACZ RÓWNIEŻ: 214]

116 Na temat Stwórcy i Jego dzieła wiemy tyle, ile On sam pozwala nam wiedzieć,

umożliwiając nam coraz to bardziej dokładne dostrzeganie dzieła od wewnątrz – ob -

serwację świata wokół nas; wiemy tyle, ile z kawałków milionów spostrzeżeń ludz -

kich możemy wspólnie złożyć. Przez długie pokolenia ludzkość będzie składać obraz

świata i odnajdywać Boga wszędzie wokół. Tego też pragniemy w Kościele Rado -

ści 
ISTNIENIA. Chcemy odkrywać Boga w każdej cząstce świata, która do nas od Niego

przychodzi i czerpać z tego radość, którą Stwórca nas za obecność w swoim dziele

niejako nagradza. Czerpać radość także z każdego odkrycia nauki przybliżającego

nas do Jego geniuszu poprzez uzyskiwanie kolejnych odpowiedzi na pytania JAK

i DLACZEGO (dlaczego: ang. WHY, Y).

BÓG NIE POPEŁNIA BŁĘDÓW

117 Kościół Radości ISTNIENIA twierdzi, że to, że świat jest taki, jaki jest, i my, jako gatu -

nek ludzki jesteśmy tacy jacy jesteśmy, wynika z całościowo perfekcyjnie zaplanowa -

nego i perfekcyjnie wykonanego dzieła Absolutu Stwórcy. Dlatego w żadnym przy -

padku nie można podważać żadnego, nawet pojedynczego stworzonego przez Boga

7171



elementu świata twierdząc, że jest niedoskonały i powstał wskutek błędu czy „chwi -

lowej niedyspozycji” Stwórcy.

118 Stwórca mogący w trakcie kreacji swojego dzieła, w ludzkim rozumieniu, wszyst-

ko, czyli Wszechmogący Absolut, nie stwarza czegoś, co jest w ułomnym ludzkim ro -

zumieniu niedoskonałe i wymaga poprawek. Absolut Boga dlatego jest całkowicie

poza zasięgiem możliwości nazwania go przez człowieka, ponieważ nie jest definio-

walny ludzkim językiem słów i pojęć; dlatego również nie można mu przypisywać

żadnych ludzkich cech i wartościowań – czyli też słabości. 

119 Wszystko w dziele stworzenia z absolutną pewnością odbywa się więc dokładnie

tak, jak zostało przez Absolutnego Stwórcę zamierzone/ zaplanowane, inaczej nale -

żałoby bowiem uznać Stwórcę według naszej, ludzkiej miary za niedoskonałego, a to

oznaczałoby, że skoro jesteśmy w stanie (jako jedynie przecież efekt Jego kreacji) wy -

chwycić jakąś niedoskonałość Stwórcy, to jesteśmy w którymś momencie od Stwór -

cy, mówiąc wprost: lepsi/ „mądrzejsi”. Jest to oczywista sprzeczność logiczna  [810]

i dlatego nie można nawet próbować twierdzić, że dzieło Stwórcy może posiadać

choć cień niedoskonałości. To dokładnie tak, jakby rzeźba chciała zarzucić rzeźbia -

rzowi, że nie jest taka, jaką chciał ją stworzyć.

120 Nawet jeżeliby chcieć założyć, że mogłaby pojawić się jakaś niedoskonałość

w kreacji dzieła stworzenia przez Absolut Boga, to zapewne niedoskonałość ta mo -

głaby być zauważalna jedynie na poziomie percepcji samego Boga, leżałaby więc da -

leko poza naszymi ludzkimi możliwościami jakiegokolwiek jej zauważenia. Nie

mamy więc żadnych podstaw, aby uważać, że całość Boskiego stworzenia lub jaki -

kolwiek jego element, w tym otaczający nas świat i my sami: nasze ciała, nasze czy -

ny, nasze pragnienia, nasze myśli, zostały stworzone w sposób niedoskonały i na tej

podstawie domagać się od Stwórcy czynienia jakichś poprawek sugerowanych Mu

przez nas samych!

[ZOBACZ: III.4. SYSTEMOWY BŁĄD JUDAIZMU, CHRZEŚCIJAŃSTWA I ISLAMU: 789–865]

121 Co z tego wynika? Otóż wynika z tego to, że zarówno cały świat, który istnieje

wokół nas, jak i my sami, wszystko jest dokładnie takie, jak chciał to stworzyć Bóg

Stwórca. A to z kolei rodzi potężne konsekwencje i zmusza do przewartościowania

całego postrzegania świata, do którego od pokoleń przyzwyczaiły nas dotychczaso -

we religie.

7272



PRAWDY STWORZENIA

122 Z uwagi na powyższe, Kościół Radości ISTNIENIA formułuje i niniejszym przekazuje

do wiadomości wszystkich, podstawową dla świata oraz gatunku ludzkiego prawdę,

której nadaje nazwę: Pierwsza Prawda Stworzenia oraz wynikającą z niej w odniesie -

niu do ludzi drugą prawdę, której nadaje nazwę: Druga Prawda Stworzenia.

1 Pierwsza Prawda Stworzenia

GDYBY BÓG CHCIAŁ STWORZYĆ ŚWIAT INNYM, TOBY TO UCZYNIŁ

2 Druga Prawda Stworzenia

GDYBY BÓG CHCIAŁ STWORZYĆ LUDZI INNYMI, TOBY TO UCZYNIŁ

123 Te dwie Prawdy Stworzenia w połączeniu z Trzema Zasadami Współistnienia za -

mieszczonymi dalej stanowią fundament filozofii Kościoła Radości ISTNIENIA.

124 Ponieważ nie znamy zamiaru Stwórcy i nie jesteśmy w stanie nawet próbować

tego zamiaru zgadnąć, musimy przyjąć, że to, czego mógłby chcieć oczekiwać (ocze -

kuje) od nas Bóg, jest po prostu tym, co w naturalny sposób czynimy i jesteśmy

w stanie czynić. Możemy nasze zachowania wartościować według tego, co sami

uznajemy za słuszne, ale nie mamy prawa w oparciu o to twierdzić, że Bóg bez -

względnie oczekuje od nas zachowań jakiegoś konkretnego typu. Jedynie to, co sta -

tystycznie stanowi w naszych zachowaniach większość, ma prawo być przez ludzi

nazywane „bardziej powszechnym”, a to, co statystycznie stanowi mniejszość –

„mniej powszechnym”. Natomiast każde ludzkie zachowanie jest zachowaniem

„normalnym” (naturalnym), wszczepionym nam przez Stwórcę, przez Boga. Dlatego

nie wolno nam jakiegokolwiek zachowania ludzkiego traktować inaczej. [ZOBACZ RÓW -

NIEŻ: 334, 830, 137]

125 Jeżeli aranżujesz wnętrze akwarium, sadzisz rośliny, wstawiasz kamienie, stare korze -

nie i na koniec wpuszczasz do akwarium ryby, to czynisz to wyłącznie po to, aby cieszyć

się z tego stworzonego przez siebie mikroświata. Nie jest twoim celem, wręcz tego nie

chcesz, żeby ryby płynęły na twój rozkaz albo w lewo, albo w prawo, żeby myślały ściśle

według sekwencji, którą im zaprogramujesz, żeby uprawiały seks tylko w nocy, za kamie -

niem, i ciągle tylko mówiły innym rybom, jaki ty jesteś wielki i jaki wspaniały z ciebie

stwórca świata. Oczekujesz od ryb niczego więcej, niż ich normalnych, rybich zachowań.

7373



Różnica między tobą a Bogiem jest taka, że ty aranżacji świata akwarium dokonujesz

z gotowych „elementów” i nie masz wpływu na ich zachowanie, musisz bowiem akcepto -

wać ich zachowanie naturalne, natomiast Bóg sam decyduje poprzez akt stworzenia, za -

kres jakich zachowań jest „naturalny” dla elementów tworzonego przez siebie dzieła,

i
 

tym samym jakie zachowania są dla każdego elementu „normalne”.

126 Podobnie jak cały wszechświat wokół nas nie zastanawia się, jaki jest zamiar

Stwórcy, tylko funkcjonuje według zasad dla siebie naturalnych, nadanych poprzez

dzieło stworzenia, tak samo my, jako ludzie, powinniśmy zaufać Bogu, że wszystko

jest dokładnie takie, jakie ma być.

127 Oznacza to tyle, że kimkolwiek jesteśmy, cokolwiek robimy, cokolwiek mówimy

i cokolwiek myślimy, to nie tylko nie robimy nic złego wobec Stwórcy, ale wręcz ro -

bimy dokładnie to, czego On od nas oczekuje, żebyśmy robili. Zgodnie bowiem

z Drugą Prawdą Stworzenia, gdyby Bóg chciał, abyśmy czegoś nie robili, toby po

prostu stworzył nas inaczej.

128 Dlatego też należy całkowicie odrzucić pojęcie � . „grzechu” człowieka wobec

Boga. Nie istnieje coś takiego jak „grzech”. Religijne twierdzenie, że Bóg czegoś za -

brania człowiekowi jest tak naprawdę prymitywną obrazą Stwórcy, sugeruje Mu bo -

wiem coś, czego nie tylko nie stworzył, ale z tego, co widać, nie miał najmniejszej

woli stworzyć.

129 Bóg, jako Stwórca Absolutny stoi zdecydowanie ponad ludzkimi pojęciami „do -

bra” i „zła”. To sami ludzie wprowadzili do swoich praw społecznych przeróżne re -

ligijne nakazy i zakazy wyłącznie po to, aby ułatwić sobie zarządzanie innymi. Bar -

dzo często to, co w jednej kulturze/ religii jest uznawane za „grzech”, w innej kultu -

rze/ religii jest powszechnie akceptowane czy wręcz zalecane. 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: POJĘCIA WYŻSZE. „GRZECH”, DOBRO, A ZŁO. AKAPITY: 366–375]

130 Stwórca, dając nam w naszym odczuciu „wolną wolę”, i tak stworzył całość na -

szego świata w ten sposób, że czegokolwiek byśmy nie zrobili czy o czymkolwiek nie

pomyśleli, to i tak zawsze będziemy się poruszać wyłącznie w obszarze zaplanowa -

nym i udostępnionym nam przez Niego. Wszystko więc, co jesteśmy w stanie zrobić,

pomyśleć, wszystkie nasze sukcesy i porażki, wszystkie radości i smutki, wszystko,

co nas załamuje i wzmacnia, czyli sumarycznie całość naszych istnień, całkowicie za -

7474



wiera się w Bogu, w Jego Woli. Jesteśmy częścią Boskiego Stworzenia i częścią ener -

gii Boga – energia ta nas tworzy; z niej jesteśmy zbudowani my oraz cały otaczający

nas świat. Wystarczy odpowiednio współistnieć i dostrajać się do przepływów ener -

gii Stwórcy, aby być radosnym i szczęśliwym, żyjąc w naturalnej równowadze ze

światem.

131 Bez jakichkolwiek obiekcji czy wyrzutów sumienia względem Boga powinniśmy

robić wszystko to, co zostało nam przez Niego dane, również to, na co moglibyśmy

mieć ochotę, a czego nie robiliśmy do tej pory, aby „czasem Go nie urazić”. Zdecydo -

wanie powinniśmy pielęgnować i rozwijać te stany/ odczucia, które odbieramy jako

przyjemne i pozytywne, np. przyjemności zmysłowe (nie należy wbrew naturze od -

rzucać przyjemności w zakresie dla człowieka naturalnym), pozytywne nastawienie,

radość, szczęście, a unikać tych stanów/ odczuć, które odbieramy jako przykre i ne -

gatywne, np. smutek, złość, zazdrość, zawiść, cierpienie.

132 Nie ograniczajmy się w naturalnych i pozytywnych dla nas aspektach życia,

a stany negatywne starajmy się traktować wyłącznie w kategoriach refleksji i punktu

odbicia w dążeniu do odczuwania stanów pozytywnych. Bierzmy z danego nam

przez Stwórcę życia dokładnie to, co On dla nas przewidział i co nam daje. Nie

walczmy z Bogiem i stworzoną przez niego Naturą w imię czegoś przez innych uro -

jonego – w imię przeróżnych, często wynaturzonych, dotychczasowych religijnych

zakazów i nakazów. Mówiąc w kategoriach ludzkich: Bóg będzie jedynie zadowolo -

ny, widząc, że wszystko funkcjonuje dokładnie tak, jak dla nas zaplanował.

ZASADY WSPÓŁISTNIENIA

133 W tym miejscu jednak dochodzimy do końca etapu „bezgranicznej wolności” da -

nej ludziom przez Stwórcę, bowiem nie jest tak, że „hulaj dusza, piekła nie ma!”. Co

prawda filozofia/ religia Ra’i odrzuca pojęcie „piekła”, jak również odrzuca jakiekol -

wiek „karanie” ludzi przez Boga (odrzucając równocześnie pojęcie „raju” i nagradza-

nia ludzi w sposób inny niż doczesny), natomiast istotne jest, że Bóg stworzył czło -

wieka nie jako istotę mającą żyć osobno, w oderwaniu od grupy. Człowiek jest istotą

stadną i tak został zaprojektowany, aby dopiero żyjąc w grupie, mógł być bezpiecz -

ny, mógł bezpiecznie wychować potomstwo i w grupie – w interakcji z innymi – re -

alizować swoją radość istnienia, a także swoją pracą i intelektem przyczyniać się do

rozwoju grupy, społeczności, a potem społeczeństwa i całej cywilizacji ludzkiej.

7575



134 Przewidziane i zaplanowane musiało więc zostać to, co obserwujemy jako natu -

ralną kolej rzeczy w
 

rozwoju i funkcjonowaniu społeczeństw, co stanowi naturalny

model systemu społecznego: wszystkie jednostki tworzą wspólnotę społeczną, a jed -

nostki mające wyższy potencjał gromadzą więcej majątku i władzy od innych oraz

zarządzają grupą, chroniąc jednocześnie jednostki od siebie słabsze. Czy trzeba cze -

goś więcej u podstaw?

135 Dlatego w tym miejscu Kościół Radości ISTNIENIA formułuje i przekazuje do wiado -

mości wszystkich, trzy zasady, którym nadaje nazwę: Trzech Zasad Współistnienia.

1 Pierwsza Zasada Współistnienia

Każdy człowiek ma prawo do czerpania pełni naturalnej radości z danego mu

życia, pod warunkiem niewyrządzania krzywdy innym

2 Druga Zasada Współistnienia

Każdy człowiek powinien dzielić się swoją radością życia z innymi i pomagać

tym, którzy pomocy i wsparcia potrzebują

3 Trzecia Zasada Współistnienia

Każdy człowiek powinien wspierać swoim potencjałem i działaniem

społeczność, w której żyje, w celu jej rozwoju i kształtowania przyjaznego, 

wspólnego środowiska życia

136 Tak sformułowane Trzy Zasady wynikają z Pierwszej i Drugiej Prawdy Stworze -

nia nie wprost, a pośrednio, i dlatego zostały nazwane (ludzkimi) Zasadami Współ -

istnienia. Pomimo swej ogólności, wyrażają one podstawowe idee sprawiedliwego

współżycia społecznego ukierunkowanego na poszanowanie innych i respektowanie

w związku z tym również praw obowiązujących w danym społeczeństwie, a także

wspierania słabszych członków wspólnoty/ społeczeństwa oraz samej wspólnoty.

Idee te nie zostały przez kogokolwiek wymyślone sztucznie. Stanowią one grupę za -

chowań statystycznie „bardziej powszechnych” [124] czy nawet „najbardziej po -

wszechnych” w ramach całego gatunku ludzkiego, dlatego można je, także z tego

powodu, że są odbierane przez większość gatunku jako „pozytywne” czy wręcz „po-

żądane”, przyjąć jako wspólny dla całego gatunku kanon.

7676



137 Pomimo, że Stwórca daje ludziom dowolność w kształtowaniu swojego życia

zgodnie z wolą jednostki, to jednak Stwórca również daje prawo grupie, do której

należy jednostka, do ustanawiania swoich zasad służących ochronie bezpieczeństwa

tak poszczególnych jednostek, jak i całej grupy tworzącej społeczeństwo, w tym re -

prezentujących je instytucji państwa. 

138 Jest oczywiste, że społeczeństwa muszą być zorganizowane według ustanawia -

nych praw i prawa te muszą być przestrzegane. Istotne jest jednak, aby ustanawiane

prawa były akceptowane przez całe społeczeństwo – prawa te powinny więc pocho -

dzić najlepiej z demokratycznego wyboru społecznego (demokratycznego, czyli jak

dotąd – najwyżej ocenianego przez samych ludzi sposobu samoorganizacji społecz -

nej), a nie mogą być narzucane przez kogokolwiek siłą. Do tego prawo wspólne po -

winno szanować prawa wszelkich mniejszości: rasowych, etnicznych, narodowych,

światopoglądowych, religijnych, seksualnych i innych, gwarantując im w każdej sfe -

rze istnienia taki sam zakres praw, jakie przysługują większości społeczeństwa. Jedy -

nym warunkiem ograniczającym posiadane prawa powinno być złamanie Pierwszej

Zasady Współistnienia, czyli wyrządzenie, jak i również sama (choćby nawet poten -

cjalna) chęć wyrządzenia swoim działaniem wymiernej krzywdy innemu/ innym

członkom społeczeństwa lub instytucjom państwa.

139 W społeczeństwie globalnym podstawowe i uniwersalne prawa wynikające z po -

przedniego akapitu muszą być przez ustawodawstwa wszystkich krajów respekto -

wane jako naczelne zasady wspólne dla wszystkich, natomiast każde państwo ma

pełne prawo do kształtowania swoich kodeksów zgodnie ze swoją tradycją, kulturą

i wolnym wyborem swoich społeczeństw. Prawo, poza naczelnymi zasadami wspól -

nymi gatunku, powinno wynikać właśnie i jedynie z wolnego wyboru ludzi tworzą -

cych dane społeczeństwo, a nie powinno być narzucane przez inne kultury świata

komukolwiek siłą czy pod presją.  

7777



140
 

1

 

Jeżeli kradniesz cokolwiek innemu człowiekowi, to nie obrażasz Boga, bowiem skoro

jesteś w stanie ukraść, to znaczy, że Bóg pozwolił ci na to na długo przedtem, nim

stworzyła cię natura. Kradnąc jednak, narażasz się na umocowaną w Stwórcy 

karę swojej wspólnoty społecznej.

2 Jeżeli dotykasz w złym zamiarze innego człowieka lub inną istotę żywą, to nie obrażasz

Boga, bowiem skoro jesteś w stanie to robić, to znaczy, że Bóg pozwolił ci na to na długo

przedtem, nim stworzyła cię natura. Czyniąc to jednak, narażasz się na umocowaną 

w Stwórcy karę swojej wspólnoty społecznej.

3 Jeżeli zabijasz innego człowieka lub w sposób niedozwolony inne życie, to nie obrażasz

Boga, bowiem skoro jesteś w stanie zabić, to znaczy, że Bóg pozwolił ci na to na długo

przedtem, nim stworzyła cię natura. Zabijając jednak, narażasz się na umocowaną

w Stwórcy karę swojej wspólnoty lub wspólnoty międzynarodowej, jeżeli kara twojej

społeczności zawiedzie oczekiwania większości pozostałych wspólnot ludzkich.

4 Boga nie interesuje „moralna” ocena twojego czynu. 

Bóg jest dużo ponad ludzką moralnością. 

Pozostawia On osąd ludzkich czynów wyłącznie ludzkim prawom.

5 Jeżeli mówisz coś przeciwko Bogu, to również Go nie obrażasz, bowiem skoro jesteś

w stanie to powiedzieć, to znaczy, że On na to ci pozwala. Pamiętaj jednak, że to Bóg cię

stworzył swoją wolą i swoim działaniem. Nie obrażaj więc Stwórcy, szanuj Go. 

Tak jak szanuje się swoich rodziców, tak szanuj Boga.

6
 Pamiętaj, aby Twoje życie i czyny nie były działaniami przeciwko innym. 

Nie krzywdź innych. 

Traktuj innych tak, jak sam(a) chciałbyś/abyś być traktowany/a.

7 Osądzaj swoje myśli, słowa i czyny, zanim ich dokonasz i zanim wyrządzisz

komuś swoim zachowaniem krzywdę.

8 Jeżeli zaś chcesz krzywdzić innych, nie bądź zdziwiony/a, kiedy społeczność, 

w której żyjesz, poprzez ustanowione prawo, wymierzy ci swoją

sprawiedliwość.

7878



II.2. Filozofia i religia Radości Istnienia.

WPROWADZENIE DO FILOZOFII I RELIGII RADOŚCI ISTNIENIA – RA’i

141 Filozofia Ra’i tłumaczy świat, w którym żyjemy. Religia Ra’i rozszerza filozofię,

umożliwiając dodatkowo świadome otwieranie się na energię wyższą Boga [302–314]. 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: 042]

142 Filozofia/ religia Ra’i, będąc intuicyjnym, prostym i całkowicie naturalnym sposo-

bem widzenia świata, nie odkrywa żadnych nowych i jakoś szczególnie nieznanych

dotąd prawd. Mówi jednak o wszystkim, co ma miejsce w naszym życiu i w całym

naszym otoczeniu w inny niż dotąd sposób, widząc wszystko jako całość, jako ge -

nialnie spójny mechanizm zależności, nazywany przez nas – światem Boga.

143 Ra’i widzi świat i następnie wszechświat Boga [211], jako jeden, wspólny orga -

nizm połączony Jednością w Bogu (dostrzegalną dopiero na wyższych poziomach

postrzegania), rozumianą jako wyższy poziom spójności wszystkiego: materii i cało -

ści istniejących energii, w tym również tych stanowiących wymiar duchowy naszego

dzieła stworzenia [335–338].

144 Niniejszy Manifest dotyka różnych obszarów świata, nawiązując do zagadnień:

fizyki, ekonomii, spraw społecznych, psychologii, metafizyki oraz jako podstawowy

kontrast – do istniejących do tej pory religii świata. Dotknięcie wszystkich tych ob -

szarów jest niezbędne do wyprowadzenia, a następnie do prawidłowego zrozumie -

nia Ra’i – holistycznego obrazu istnienia człowieka. Istnienia zarówno jednostkowe -

go, jak i wspólnego: społecznego i cywilizacyjnego.

145 Filozofia Ra’i to dążenie do świata sprawiedliwego i przyjaznego dla wszystkich.

Proponujemy szereg praktycznych rozwiązań mogących pomóc nam wszystkim

w
 

codziennym życiu, dzięki czemu nasze istnienie ma szansę być godnym, bezpiecz -

nym, wartościowym i możliwie jak najbardziej spełnionym. Ra’i zachęca każdego do

brania swojego życia i swoich spraw w swoje ręce, ale przypomina, że najwięcej ra -

dości życia daje człowiekowi pozostawanie blisko naturalnej równowagi istnienia.

Z
 

idei pomagania innym, Ra’i czyni najważniejszą rzecz w życiu każdego człowieka

– to dopiero dzieląc się sobą z innymi, jesteśmy w stanie w pełni rozkwitnąć w rado -

ści swojego życia.

7979



146 Jako Kościół Radości ISTNIENIA (zarówno jako sama inicjatywa filozoficzna, jak i in -

stytucjonalnie), pragniemy pomagać w praktycznym wprowadzaniu postulatów filo -

zofii i religii Ra’i w życie naszego wspólnego świata, jednocząc i organizując wszyst -

kich, z każdej strony globu, dla których idee Ra’i są/ mogą być bliskie.

147
 

Wyznając filozofię/ religię Ra’i wierzymy w istnienie Stwórcy naszego dzieła

stworzenia – Boga, który oczekuje od nas, abyśmy podczas całego naszego życia po -

stępowali zgodnie z tym, jak naturalnie zostaliśmy przez Niego stworzeni. Wszyst-

ko, co ma miejsce w naszym życiu – wszystkie nasze zachowania: czyny, myśli

i
 

słowa – ma nieustannie miejsce w Bogu, odbywając się wyłącznie z Jego woli

i
 

w
 

tej woli się równocześnie całkowicie zawierając. Najbliżej Stwórcy jesteśmy

wtedy, kiedy postępujemy zgodnie z naszym naturalnym wewnętrznym głosem –

przekonaniem, sumieniem i intuicją. Im bardziej jesteśmy sobą, tym bliżej Boga

jesteśmy.

148 Należy jednak zdecydowanie zaznaczyć, że użyte powyżej [147] sformułowanie „wie -

rzymy…” w przypadku Ra’i nie oddaje precyzyjnie stanu rzeczy. W filozofii/ religii Ra’i

nie chodzi bowiem o tradycyjną irracjonalną religijną wiarę w Boga naiwnie wartościowa -

nego „racjonalnymi” cechami ludzkimi, wiarę do tego „ślepą” i zamkniętą. Ra’i to świado -

me, otwarte i żywe – ciągłe – odkrywanie Boga Stwórcy poprzez odkrywanie i poznawanie

tworzącego nas świata. Ra’i to też świadome celebrowanie otrzymanych od Boga niepo -

wtarzalnych istnień, korzystając ze wszystkich energii Stwórcy tworzących nasz świat.

Samo istnienie Boga nie jest w Ra’i domeną wiary, a racjonalną oczywistością wynikającą

z obserwacji świata i logicznego wnioskowania. Także przyjęcie, że Stwórca ma względem

nas oczekiwania jak wskazane powyżej itd., to domena logiki, a nie wiary. Obszarem wia -

ry w Ra’i objęta jest dopiero np. ufność w ukierunkowane działanie energii wyższej [304].

149 Stwórca, kreując nas i nasz świat, dał nam możliwość odczuwania stanów pozy -

tywnych (np. przyjemność, radość, szczęście), tworząc również ich przeciwwagę

w
 

postaci stanów negatywnych (ból, smutek, cierpienie). Spośród wszystkich sta -

nów/ uczuć danych człowiekowi przez Boga, za mające najwyższą wartość Ra’i

uznaje stan/ uczucie RADOŚCI. Żadne inne uczucie nie ma dla człowieka tak pozy -

tywnej mocy, jak właśnie radość. To radość buduje najgłębiej naszą siłę, optymizm

i
 

wyzwala energię, którą można „przenosić góry”. 

150 To naturalna Radość istnienia – przez duże „R”, rozumiana jako sumaryczna ra -

dość naszego naturalnego istnienia indywidualnie otrzymanego od Stwórcy – two -

8080



rzy nasze człowieczeństwo i to ona najbardziej przybliża człowieka do Boga i do Jego

energii wyższej. Nie smutek, nie cierpienie, nie ciągłe obwinianie się i umartwianie,

nie pesymizm, nie wieczne niezadowolenie i narzekanie, ale właśnie radość (Radość)

i optymizm, który ona daje. 

151
 

Kościół Radości ISTNIENIA możliwość odczuwania przez człowieka Radości

swojego istnienia postrzega jako najcenniejszy dar Stwórcy dla ludzi. Uczucie/

stan Radości najbardziej przybliża nas do Boga i umożliwia łatwiejsze i pełniejsze

otwieranie się na Jego energię wyższą.

Dlatego też z Radości – z naturalnej Radości istnienia – Kościół nasz czyni 

przedmiot i symbol swojej/ naszej filozofii i religii.

152 Ra’i zachęca każdego z nas do czerpania pełni naturalnej radości z jedynego i nie -

powtarzalnego istnienia danego nam przez Stwórcę, ale czynienia tego w sposób nie-

szkodzący innym. Naturalna radość istnienia człowieka przypisana jest przez Stwór -

cę do życia człowieka w równowadze wszystkich stanów istnienia – do życia w rów -

nowadze stanów fizycznych, emocjonalnych, mentalnych i duchowych oraz w rów -

nowadze naszych myśli, oczekiwań i działania.

RÓWNOWAGA I MY

153 Dzieło stworzenia [211–212] tworzą sobą różne potencjały energetyczne. Ich warto -

ści i rozkłady wynikają ściśle z praw nadanych dziełu przez Stwórcę. W naszym lo -

kalnym obszarze dzieła istnieją potencjały przeciwne: „dodatnie” i „ujemne”, pozo -

stające ze sobą cały czas w dynamicznej równowadze, tworząc stany istnienia naszej

rzeczywistości, które sami nazywamy naturalnymi. Nasze życie emocjonalne rów -

nież cały czas znajduje się w dynamicznej równowadze pomiędzy stanami odbiera -

nymi przez nas indywidualnie jako negatywne (przykre) oraz pozytywne (przyjem -

ne), w tym pomiędzy: smutkiem a radością i cierpieniem a szczęściem. [ZOBACZ RÓWNIEŻ:

334–337]

154 Powinniśmy jednak zawsze pamiętać, że Stwórca umieszcza nas na z góry uprzy -

wilejowanej pozycji. Nasz naturalny punkt równowagi istnienia (i odgórnie przypi -

sanej do niej satysfakcji istnienia) jest stale wychylony w jedną stronę. Aby odczuwać

satysfakcję naszych istnień, nie musimy robić zupełnie nic – wystarczy, że budzimy

się rano, bierzemy wdech świeżego powietrza, patrzymy na świat oświetlony pro -

mieniami słońca… i już jesteśmy naturalnie radośni. Dodatkowo, jeżeli chcemy, mo -

8181



żemy dać na dzień dobry buziaka ukochanej osobie, napić się aromatycznej kawy

czy włączyć pozytywną energetycznie muzykę… Naturalną radość naszych istnień

wszyscy otrzymujemy od Boga niejako „z automatu”, za darmo; przypisana jest ona

do naszych ludzkich istnień w sposób nadrzędny, systemowy. 

155 To, co wytrąca nas z naturalnej, pierwotnej równowagi naszych indywidualnych

istnień, w tym równowagi emocjonalnej (równowagę naszą jednak ostatecznie rów -

nież stale kształtując), to nie stabilnie dynamiczny, harmonijny świat samej Natury,

ale wyłącznie silnie dynamiczny, asynchronicznie rozedrgany świat człowieka –

świat interakcji międzyludzkiej zarówno w skali mikro (jednostkowej), jak i makro

(społecznej i cywilizacyjnej). 

156 Na szczęście, możemy korzystniej dla siebie kształtować swój świat w skali mi -

kro, w tym swój świat emocjonalny. Nie chodzi o to, aby chcieć się znaleźć w stanie

permanentnej radości, euforii czy szczęścia, bo z pewnością szybko stracilibyśmy

przyjemność odczuwania tych stanów – aby móc docenić radość i wszystkie pozy -

tywne strony życia, muszą istnieć stany przykre jako ich przeciwieństwo (można po -

wiedzieć, że smutek został przez Boga stworzony po to, abyśmy mogli docenić ra -

dość). Możemy jednak świadomie tak kształtować mikroświat wokół siebie oraz

przede wszystkim samych siebie, aby otrzymywać od życia więcej radości niż smut -

ków, i aby nasze życie, będąc dla nas bardziej radosne, było w konsekwencji bardziej

szczęśliwe i spełnione.

157 Stany emocjonalne są wynikiem energetycznych inercji zdarzeń [249] pojawiają -

cych się w naszym życiu. Jedna przykra, nawet błaha sytuacja potra finam zepsuć sa -

mopoczucie na długie godziny, a czasem dni. Poważniejsze, przykre wydarzenie po -

trafi wprowadzić nas w stan smutku na wiele miesięcy czy nawet lat. Z kolei przy -

jemne dla nas wydarzenie jest w stanie dość szybko wprowadzić nas w nastrój pozy -

tywny i radosny. Będąc radosnymi oraz dzieląc się naszą radością i generowaną

przez nią pozytywną energią z otaczającym nas światem, jesteśmy w stanie kreować

mikrorzeczywistość wokół nas w sposób dla siebie pozytywny/ pożądany. Pozosta -

jąc jednak przez dłuższy czas w „okopach” swojego smutku i cierpienia, przyjmuje -

my postawę bierną, zachowawczą, zamykamy się na pozytywne energie i poprzez

zaniechanie pozytywnego działania pozbawiamy się możliwości pozytywnego

wpływania na swoją przyszłość. Dodatkowo równocześnie negatywnie infekujemy

przestrzeń rzeczywistości wokół siebie.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: KREACJA PRZYSZŁOŚCI: 253–259]

8282



158
 

Filozofia/ religia Ra’i promuje dążenie do rozwijania w sobie stanów

pozytywnych i takie kształtowanie rzeczywistości wokół siebie – tak 

w indywidualnej skali mikro, jak i w społecznej skali makro – aby nasze stany

pozytywne przeważały nad stanami negatywnymi.

SMUTEK

159 Nie uciekniemy od przykrych sytuacji i wydarzeń. Cały czas ktoś może na nas

„krzywo” spojrzeć, powiedzieć coś przykrego, możemy zostać fałszywie o coś pomó-

wieni, zawsze możemy stracić pracę, rozchorować się, mieć wypadek lub stracić ko -

goś bliskiego. Występowanie tych zdarzeń w świecie ludzkim jest całkowicie natu -

ralne. To jest nasz świat, w nim istniejemy i nie wyzwolimy się od pojawiania się ta -

kich zdarzeń. Ba, bez zdarzeń tego typu życie człowieka straciłoby wręcz sens nada -

ny mu przez Stwórcę. Jednak to, jak do możliwości wystąpienia tych zdarzeń podej -

dziemy i jak przyjmiemy już same wydarzenia, zależy wyłącznie od nas samych,

a im bardziej będziemy przygotowani na możliwość ich wystąpienia i będziemy

traktować je jako następstwo naturalnych procesów, tym łatwiej poradzimy sobie

z przykrymi stanami, które zdarzenia te będą w naszym umyśle generować.

160 O ile na niezaistnienie niektórych przykrych sytuacji możemy mieć oczywisty

wpływ poprzez identyfikację zagrożeń, zanim fizycznie się pojawią, i ich eliminację

lub łagodzenie ich skutków, np. poprzez dbanie o zdrowie, ćwiczenia fizyczne,

szczepienia ochronne, ubezpieczanie mienia, nieprowokowanie zachowań innych,

np. niepozostawianie na widoku wartościowych przedmiotów, niechodzenie w nocy

niebezpieczną ulicą itd., ale też poprzez samokontrolę swoich zachowań, np. unika -

nie „tworzenia” sobie wrogów, niekierowanie samochodem pod wpływem alkoholu,

narkotyków itd., o tyle na naturalne procesy, szczególnie związane z przemijaniem,

nie mamy żadnego wpływu.

161 Niejednokrotnie życie przynosi nam cierpienie z powodu choroby naszych bli -

skich lub nas samych. Sama możliwość wystąpienia choroby jest zjawiskiem w pełni

naturalnym, choć już dany chorujący organizm znajduje się w stanie dla siebie niety -

powym, wytrąconym z naturalnej równowagi energetycznej (stanu zdrowia). Tam,

gdzie jesteśmy w stanie chorobę leczyć (lub najlepiej oczywiście wcześniej jej zapo -

biegać), powinniśmy robić wszystko aby to czynić, wykorzystując oprócz „punkto -

wego” leczenia farmakologicznego także naturalne energie Boga [260–314] połączone

8383



z
 

wiarą i pozytywnym wewnętrznym nastawieniem. Tam jednak, gdzie nie jesteśmy

w stanie powstrzymać zmian chorobowych i choroba doprowadza do zakończenia

życia, powinniśmy przyjmować ten fakt godnie i ze zrozumieniem oraz poszanowa -

niem naturalnych procesów.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: POKORA I SZACUNEK: 395–409]

162 Kiedy odchodzą nasi bliscy, zawsze zadawane są te same pytania: Dlaczego on?

Dlaczego ona? Dlaczego tak wcześnie? Dlaczego? Dlaczego? Nie wiem dlaczego,

wiem jednak, że to Bóg daje życie, powołując nas do niego, tak więc każde zdanie

Mu naszego życia musimy traktować jako zwykłą i naturalną powinność oddania

Bogu tego, co nie jest nasze, ale jest w stu procentach Jego. Należy zawsze pamiętać,

że to Stwórca użycza nam „istnienia”, bez Niego po prostu by nas tu nie było. Nie

można więc mieć pretensji do kogoś, kto coś pożycza, że potem trzeba mu to oddać.

Problemem może być jedynie to, kiedy Bóg upomina się o nas, czy czasem nie robi

tego „za wcześnie”? Ale tu już nie mamy żadnego wyjścia, nie mając zupełnie nic do

powiedzenia. 

163 Dlatego zawsze powinniśmy być świadomi, że w każdej chwili my czy nasi bliscy

możemy zostać wezwani przez Boga do zdania życia. Cieszmy się więc życiem

i z życia korzystajmy, póki możemy, ciągle jednak pamiętając, że to ten sam Stwórca,

który całkowicie według swojej woli powołuje nas do życia – chwilowego, świado -

mego istnienia – również, całkowicie według swojej woli, decyduje kiedy chce nas

zabrać.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: PRZEMIJANIE I ŚMIERĆ: 444–456]

164 Najgorszym rodzajem cierpienia psychicznego, które może spotkać człowieka, nie jest

stan po śmierci osoby bliskiej, ale stan po zaginięciu bliskiej osoby. Nie ma większego cier -

pienia niż to, jeżeli nie wiemy, co się stało z naszym dzieckiem, małżonkiem, rodzicem.

Nie wiemy czy nadal żyje, mamy wciąż nadzieję, ale cierpienie jest niewyobrażalne – mi -

jają wówczas dni, tygodnie, miesiące, lata. I nic. Życie osoby cierpiącej w ten sposób, bez

poznania prawdy, nigdy nie będzie w stanie wrócić do normy. Dlatego też nie ma większej

zbrodni przeciwko bliskim mordowanego niż ta, kiedy morderca ukrywa fakt śmierci swo -

jej ofiary. Nie wolno tego robić. Łamanie w taki sposób Pierwszej Zasady Współistnienia

zasługuje na szczególne potępienie i najsurowszą karę dla sprawcy takiego uczynku, nie

tylko za pozbawienie drugiej osoby życia, ale również właśnie za sprowadzenie na innych

najgorszego z możliwych rodzajów cierpienia.

8484



165 W większości jednak przypadków pamiętajmy, że Stwórca wyposażył nas

w
 

prawdziwe błogosławieństwo – mechanizm zapominania, który powoduje auto -

matyczne usuwanie z pamięci niepotrzebnych w bieżącym funkcjonowaniu informa -

cji oraz zacieranie silnych emocji. To właśnie dzięki temu mechanizmowi jesteśmy

w
 

stanie odradzać się po życiowych ciosach, porażkach i cierpieniu.

166 Jeżeli chcesz być w życiu szczęśliwy/ szczęśliwa, powinieneś/aś zawsze starać

się przede wszystkim skupiać na pozytywnych aspektach życia i rozwijać w sobie

wszelkie stany dla siebie pozytywne. Powinieneś/aś pamiętać o przeszłości

i o tym, co już się w Twoim życiu przykrego wydarzyło, ale nie możesz żyć

zmartwieniami przeszłości, ciągle je w swojej pamięci „odgrzewając” – aby być

szczęśliwy/a, musisz żyć teraźniejszością, a z przeszłości brać jedynie 

naukę na przyszłość.

SZANUJ TERAŹNIEJSZOŚĆ i ciesz się każdą chwilą, każdą wyświetlaną Ci

klatką rzeczywistości [245], budując równocześnie krok po kroku przyszłość swoją

i swoich najbliższych. Zapamiętuj każdą radosną chwilę i traktuj radość jako

naturalne dla siebie środowisko życia, a szczęście przyjdzie samo, 

jako naturalny stan równowagi Twojego istnienia.

RADOŚĆ

167 Czym jest Radość? Sam/ sama zapewne wiesz najlepiej czym dla Ciebie jest Ra -

dość. Ja powiem Ci, czym Radość jest dla mnie. Moich pierwszych 50 radości to alfa -

betycznie:

chwila słodkiego lenistwa

cudownie kojąca muzyka

dobry seks

dobry uczynek

dotyk ukochanej osoby

duma z naszego dziecka

energia Boga

harmonia dźwięków

harmonia smaków

harmonia zapachów

każda radość ukochanej osoby

kolacja przy świecach

lot na paralotni

łąka kwiatów

8585



miłość ukochanej osoby

narodziny naszego dziecka

nowa książka

nowy samochód

odpoczynek po ciężkim dniu

pachnący bukiet kwiatów

pierwszy dzień wakacji

pierwsze kroki naszego dziecka

pierwszy pocałunek

pierwszy rower

pierwszy seks

pierwsze słowa: mama, tata

piękny słoneczny dzień

płynące po niebie chmury

poczucie dobrze spełnionego obowiązku

poranna mgła nad łąką

powiedzenie przed Bogiem ukochanej osobie: tak

przytulenie przez mamę

radość z danego prezentu

radość z każdego otrzymanego prezentu

radość żebraka, któremu daję najmniejszy nawet banknot

realizowanie się w działaniu

rześkość poranka

szum drzew na wietrze

świetna komedia

wejście na wysoką górę

widok ptaków na tle nieba

wsparcie rodziny

wtulenie się w miękką poduszkę

wyprawa z tatą w nieznane

wypłata

zapach porannej kawy

zapach ukochanej osoby

zapach powietrza po burzy

zapach świeżo skoszonej trawy 

zimna cola z lodem w upalny dzień

Tym jest dla mnie Radość w swoich pierwszych pięćdziesięciu odsłonach. 

Codzienna, naturalna radość życia – świadomego istnienia otrzymanego od Boga.

Spodziewałeś/ spodziewałaś się czegoś innego? Nie potrzeba niczego więcej.

8686



168
 

Zrób sobie swoją listę radości i wracaj do niej jak najczęściej. 

Radość jest stanem umysłu, który trzeba świadomie pielęgnować –

jak piękny ogród, który chcemy, aby zawsze pozostawał piękny.

169 Filozofia i religia Ra’i jest najprostszym, ale zarazem najgłębszym i najczystszym

ludzkim, zwrotnym wyrazem wdzięczności za to, co bez żadnych warunków wstęp -

nych otrzymujemy w naszym istnieniu od Stwórcy, od Boga. Poprzez filozofię i reli -

gię Ra’i – zachowując się w każdej chwili życia tak, jak sam Stwórca w dziele stwo -

rzenia dla nas zaplanował – dziękujemy Bogu za to, co nam poprzez dar życia daje –

za dawaną nam Radość każdej chwili całkowicie umocowanego w Nim naszego ist -

nienia. 

170 Filozofia i religia Radości Istnienia jest naszym ludzkim aktem wdzięczności

dla Stwórcy za danie nam możliwości istnienia w stworzonym przez Niego

świecie oraz za możliwość odczuwania Radości tego istnienia.

171 Nie ma wspanialszego i cudowniejszego daru Stwórcy dla ludzi niż dana lu -

dziom samoświadomość życia – samoświadomość istnienia. Bóg chce, abyśmy to

dane nam życie przeżywali świadomie według zasad, które dla nas stworzył, i które

wynikają z cech nadanych nam: i gatunkowo, i indywidualnie poprzez umocowaną

w Nim naturę.

172 Nie wolno odrzucać Boga, który objawia się nam w formie najbardziej dla nas na -

turalnej, zrozumiałej i oczywistej – w formie zmysłowej. Nie wolno lekceważyć tego,

co ISTNIEJE DLA NAS REALNIE, w imię tego, co jest jedynie WYDUMANE przez

dotychczasowe religie chcące całkowicie bezprawnie przemawiać w imieniu Boga

i decydować dla całego świata, co Stwórca „miał na myśli”! Ludzie zawsze niepo -

trzebnie chcą komplikować świat, tymczasem to, co spływa bezpośrednio od Stwór -

cy, jest najprostsze i zawsze najlepsze.

173 Człowiek uwielbia lekceważyć to, co przychodzi mu łatwo, traktując to jako na -

leżną mu normę. „Należy się” nam, dlatego też to, co mamy na co dzień, jest dla nas

już normalne, spowszedniałe, pospolite – musi więc być „be”, a samego Boga zaczy -

namy szukać gdzieś daleko, w zaświatach, w wymyślanych przez siebie pokrętnych

teologiach i religiach. Cóż to jednak za próżność!

8787



174 Ludzka ignorancja w postrzeganiu darów Boga, które otrzymujemy przecież tak

naprawdę „za nic”, jest zadziwiająca. Bóg jest obecny we wszystkim, co nas otacza,

we wszystkim, co otrzymujemy, we wszystkim, co mówimy i robimy, we wszystkim,

co myślimy – we wszystkim, kim jesteśmy. Jest więc w nas, pozwalając nam być czę -

ścią swojego dzieła stworzenia. I za to MU dziękujmy. Za możliwość świadomego

odbioru niesamowitego życia, które drugi raz dla naszej świadomości już się nie po -

wtórzy.

POZYTYWNE NASTAWIENIE DO ŻYCIA

175 Jak już wspomniałem, życie emocjonalne każdego zdrowego człowieka znajduje

się w stanie naturalnej równowagi pomiędzy stanami odczuwanymi jako negatywne

i pozytywne, a filozofia Ra’i promuje rozwijanie w sobie stanów pozytywnych. Jak

jednak w prosty sposób w codziennym życiu rozwijać w sobie stany pozytywne? 

176 Co z tego, że będziemy nawet w stanie przyciągnąć jakieś pożądane przez siebie

zdarzenie [253–259], jeżeli nie będziemy potrafili się z niego odpowiednio cieszyć? Nie

ma przecież większego sensu starać się robić coś, co nie da nam pozytywnej satysfak-

cji i tym samym nie przyniesie nam radości.

177 Musimy pamiętać, że to wyłącznie od NAS SAMYCH zależy, jak postrzegamy

i oceniamy rzeczywistość wokół siebie, i to wyłącznie od nas samych zależy, czy rze -

czywistości dziejącego się tu i teraz świata będziemy nadawać (nadajemy) wydźwięk

pozytywny czy też negatywny. 

178 Jeżeli np. na padający deszcz będziemy patrzeć zawsze z kwaśną miną, mówiąc

w kółko: „Boże, znowu deszcz! Będę przecież mokry/a! Znowu te kałuże! Jak ja nie -

nawidzę deszczu!”, to (pomijając niskie ciśnienie, w którym zazwyczaj czujemy się

gorzej) sami generujemy u siebie stan negatywny, który – aby powrócić do równo -

wagi – trzeba będzie następnie zrekompensować przeciwną porcją odczuć/ stanów

pozytywnych. Ale przecież po dokonaniu w którymś momencie pozytywnej rekom -

pensaty, znajdziemy się dopiero w momencie zera, w momencie wyjściowym – na -

sze stany emocjonalne jedynie się zbilansują i zrównoważą.

179 Co jednak w sytuacji, kiedy o padającym deszczu pomyślimy:  „Ale fantastycznie!

Jak dobrze, że pada, bo dzięki deszczowi tak pięknie rozwija się wokół życie. Bez

8888



deszczu i wody nie byłoby przecież ani mnie, ani tych, których kocham. Deszcz jest

darem Boga i to On poprzez naturę decyduje, gdzie ma deszczu spaść więcej, a gdzie

mniej”? Oczywiście, że w tej sytuacji od razu jesteśmy już na pozycji „+1”, a dodając

do tego jakiś następny pozytywny moment/ stan (który poprzednio bilansowałby

przecież jedynie nasz stan do zera), będziemy teraz już operować wynikiem „+2” na

korzyść pozytywnego podejścia do rzeczywistości świata i na korzyść sumarycznej

radości naszego życia. Czyli nie „0”, a „+2”. Różnica jest ogromna!

180 Ten prosty i celowo przerysowany przeze mnie przykład pokazuje schemat, we -

dług którego warto patrzeć szerzej na wszystko, co nas otacza, aby starać się obracać

dziejącą się wokół nas rzeczywistość (na którą przecież i tak nie mamy już w danym

momencie żadnego wpływu) na swoją „korzyść”. Każdą sytuację – czy to stworzoną

bezpośrednio przez naturę (np. deszcz, płacz dziecka, szczekanie psa, ale również

chorobę i śmierć), czy stworzoną przez aktywność ludzką (np. korki na drodze, brak

prądu, zepsutą windę, zwolnienie z pracy) – można odbierać również z drugiej stro -

ny, widząc jej aspekty pozytywne. 

181 Oczywiście, że nie w każdym przypadku jest to łatwe, ale im bardziej będziemy

chcieli być świadomie nastawieni do życia pozytywnie i im bardziej będziemy pa -

miętać o tej zasadzie – nazwijmy ją „zasadą podszewki” lub zasadą „drugiego dna” –

tym bardziej będziemy w stanie w każdej chwili naszego istnienia uzyskiwać prze -

wagę stanów pozytywnych nad negatywnymi. Nasz bilans na zakończenie każdego

dnia, tygodnia, miesiąca czy roku życia, będzie wynosił „+ mnóstwo” i będzie do -

kładnie tym, co buduje radość, szczęście, a i na pewno sukces oraz ostatecznie życio -

we spełnienie nie tylko nas samych, ale też wielu naszych najbliższych, którym nasze

pozytywne i radosne podejście do życia również z pewnością się udzieli.

182 Przypomina mi się sytuacja, w której to mojej dynamicznej i radosnej znajomej Gosi

zepsuł się samochód i musiała pojechać do pracy publicznym autobusem, czego od wielu

lat nie robiła. Tuż po wejściu do autobusu Gosia wypowiedziała głośno do zastanych tam

osób, całkiem naturalnie dla siebie i z uśmiechem na twarzy: „Dzień dobry!”… Nie muszę

chyba dodawać z jaką ignorancją, a głównie z nieprzyjaznym zdziwieniem przybitych sza -

rym życiem pasażerów to jej publiczne wyznanie radości się spotkało.

183
 

Bez względu na to, co inni o nas myślą, nie należy dawać się zdominować

przez szarość i bylejakość świata. Warto być sobą i zarażać naszym optymizmem

8989



i naszą pozytywną energią innych. To wyłącznie MY SAMI budujemy otaczający

nas świat! A coraz częściej o tym albo zapominamy, albo wręcz, będąc całkowicie

zdominowani w życiu przez innych, w ogóle nie zdajemy sobie z tego sprawy.

Dlatego najwyższa pora świadomie zacząć to zmieniać i brać odpowiedzialność

 za świat wokół siebie – za nasz wspólny świat.

PRZYJEMNOŚĆ, ZADOWOLENIE, NORMALNOŚĆ, ODPOWIEDZIALNOŚĆ

184 Jakkolwiek odczuwanie wszelkich naturalnych stanów i naturalnych przyjemno -

ści przypisanych przez Stwórcę gatunkowi ludzkiemu może być doznaniem głębo -

kim, bardzo pozytywnym i radosnym, to większość religii przeciwnych człowieczeń-

stwu stworzonemu przez Boga – głównie chrześcijaństwo, ale też islam (i inne) – po -

jęcia przyjemności i zmysłowego zadowolenia postrzega w kategoriach złych i na -

gannych: rozpusty, „grzechu”, w tym często wręcz dzieła samego szatana:

• Wyśmienity, np. smak jedzenia sprawia ci zmysłową przyjemność = obraza

Boga! = GRZECH!

• Wypijasz kieliszek wina = obraza Boga! = GRZECH!

• Patrzysz, mężczyzno, na kobietę jak na kobietę (z pożądaniem) = obraza

Boga! = GRZECH!

• Patrzysz, kobieto, na mężczyznę jak na mężczyznę (z podobnym pożąda -

niem) = obraza Boga! = GRZECH!

• Seks sprawia ci przyjemność = obraza Boga! = GRZECH!

• Jesteś „perwersyjny”, robiąc „to”, np. przy zapalonym świetle lub w „niedo -

zwolonej” pozycji = obraza Boga! = GRZECH!

• Podczas seksu utrzymujesz z partnerką/ partnerem kontakt wzrokowy = ob -

raza Boga! = GRZECH!

• Uprawiasz seks nie w celu prokreacji = obraza Boga! = GRZECH!

• Masz orgazm = obraza Boga! = GRZECH!

• Masturbujesz się = obraza Boga! = GRZECH!

• Oglądasz film erotyczny lub porno = obraza Boga! = GRZECH!

• Używasz wibratora = obraza Boga! = GRZECH!

Do tego dołóżmy jeszcze kolejne sposoby „obrażania” Boga:

• Używasz prezerwatywy = obraza Boga! = GRZECH!

• Stosujesz hormonalne środki antykoncepcyjne = obraza Boga! = GRZECH!

9090



• Stosujesz in vitro = obraza Boga! = GRZECH!

• Rozpoczynasz współżycie przed ślubem = obraza Boga! = GRZECH!

• Żyjesz w konkubinacie = obraza Boga! = GRZECH!

• Odbywasz seks pozamałżeński = obraza Boga! = GRZECH!

• Nie jesteś heteroseksualny/a = obraza Boga! = GRZECH!

• Promujesz „gender” = obraza Boga! = GRZECH!

i jeszcze następne:

• Śmiesz nie wierzyć w tego boga, w którego wierzą oni = obraza Boga! =

GRZECH!

• Pomodlisz się 4, a nie 5 razy dziennie = obraza Boga! = GRZECH!

• Nie pójdziesz w którąś niedzielę do kościoła (równocześnie nie rzucając „na

tacę”) = obraza Boga! = GRZECH!

• Nie wyspowiadasz się ze swoich „grzechów” samozwańczemu „przedstawi -

cielowi” Boga na ziemi = obraza Boga! = GRZECH!

• Nie łożysz na utrzymanie kościoła i kleru = obraza Boga! = GRZECH!

• Nie ubierzesz chusty na głowę, nie zapuścisz brody = obraza Boga! =

GRZECH!

• Trzymasz widelec w lewej ręce, a nóż w prawej, czyli naśladujesz niewier -

nych = obraza Boga! = GRZECH!

• Zjesz wtedy, kiedy jeść ci nie pozwalają = obraza Boga! = GRZECH!

• Zjesz mięso nie tego zwierzęcia, na które ci pozwalają, lub też w ogóle zjesz

jakiekolwiek mięso = obraza Boga! = GRZECH!

• Zjesz mięso w piątek, a skończyłeś już 14 lat = obraza Boga! = GRZECH!

• Zjesz kaszankę = obraza Boga! = GRZECH!

• Nie posiadasz chrześcijańskiej Biblii = obraza Boga! = GRZECH!

• Posiadasz chrześcijańską Biblię = obraza Boga! = GRZECH!

• Skorzystasz z usług wróżki, zagrasz na loterii, rzucisz kostką = obraza Boga!

= GRZECH!

• Przeczytasz, np. Harry’ego Po�era  = obraza Boga! = GRZECH!

• Wykonasz jakąkolwiek pracę pomiędzy piątkiem wieczór a sobotą wieczór =

obraza Boga! = GRZECH!

• Zrobisz zakupy lub pranie w niedzielę = obraza Boga! = GRZECH!

• Bawisz się w czasie przez religię zakazanym = obraza Boga! = GRZECH!

• Nie świętujesz w czasie przez religię nakazanym = obraza Boga! = GRZECH!

• Słuchasz muzyki (jakiejkolwiek) = obraza Boga! = GRZECH!

9191



• Słuchasz muzyki techno = obraza Boga! = GRZECH!

• Odmawiasz pokuty = obraza Boga! = GRZECH!

• Przestaniesz praktykować jedną religię, a zaczniesz inną = obraza Boga! =

GRZECH!

• Dokonasz t w. „apostazji”, czyli dasz kopa w tyłek Organizacji, która wyko -

rzystała cię za czasów twojego niemowlęctwa w celu przywiązania cię na

resztę twojego życia do swojej głęboko naiwnej wizji Boga i zwiększenia sta -

tystyk, na podstawie których następnie państwo płaci tej Organizacji z podat-

ków wszystkich obywateli za nauczanie przez nią kolejnych pokoleń dzieci,

religii praktykowanej przez tę Organizację (uff!) = obraza Boga! = GRZECH!

• Narysujesz podobiznę jakiejś osoby lub zwierzęcia = obraza Boga! =

GRZECH!

• Posiadasz w domu symbol innej religii = obraza Boga! = GRZECH!

• Ćwiczysz jogę = obraza Boga! = GRZECH!

• Ćwiczysz aikido = obraza Boga! = GRZECH!

• Uczestniczysz w pogrzebie przyjaciela niemuzułmanina = obraza Boga! =

GRZECH!

• Przestrzegasz praw świeckich = obraza Boga! = GRZECH!

• Pomyślisz coś innego na temat Boga, niż każą ci myśleć = obraza Boga! =

GRZECH!

• Kwestionujesz jakąkolwiek „prawdę” danej religii = obraza Boga! =

GRZECH!

• I tak dalej i tak dalej, itd…

Boże Wszechmogący! 

ZMIŁUJ SIĘ NAD NIMI!

Ileż można dłużej ulegać tym niekończącym się absurdom mentalnych

zabobonów i wyimaginowanych „grzechów” poszczególnych religii 

względem Ciebie?! Nie tylko absurdom chrześcijaństwa, islamu czy judaizmu, 

ale też wszelkim innym!

185 Przestańmy wreszcie obrażać BOGA – STWÓRCĘ tak genialnie skonstruowane -

go, nieskończonego pewnie, wielowymiarowego wszechwszechświata – wymyśla -

niem ludzkich zachowań, które mają Go niby obrażać i być działaniem „grzesznym”

wobec Niego! Tego typu prymitywny sposób traktowania Boga Stwórcy przez do -

tychczasowe, silnie zabobonne, archaiczne religie świata, jest już dzisiaj absolutnie

nie do przyjęcia!

9292



186
 

Każdy rodzaj przyjemności – czy to cielesnej, czy emocjonalnej czy duchowej,

każdy rodzaj myśli, każdy rodzaj działania oraz każdą mikrosekundę naszego ist -

nienia otrzymujemy w darze od Stwórcy – wszystko więc, co czynimy, pozostaje

cały czas w Bogu.
 

Nie ma żadnej potrzeby ograniczania się w korzystaniu ze

wszystkich przyjemności życia człowieka i ograniczania się w byciu sobą! Jedy -

nym warunkiem ograniczającym jest zasada niewyrządzania swoim zachowaniem

krzywdy innym (czyli w przypadku Ra’i – Pierwsza Zasada Współistnienia).

187 Mało tego – hamowanie popędów zaszczepionych nam przez Stwórcę wręcz rozregulo -

wuje nas energetycznie, wytrącając nas ze stanu naturalnej równowagi istnienia (np. po -

wstrzymywanie się od seksu, celibat duchownych niektórych religii, ciągłe umartwianie

się, nadmierna asceza itp.), powodując choroby, dewiacje itd., szkodząc ostatecznie innym,

pozostałym członkom społeczeństwa. 

188 Możesz czerpać przyjemności ze wszystkiego, co tylko daje Ci Bóg – osoby

czerpiące więcej przyjemności z życia są bardziej z niego zadowolone, 

bardziej radosne, szczęśliwsze oraz sumarycznie bardziej spełnione.  

Pamiętaj jednak o uniwersalnej zasadzie nieszkodzenia innym.

189 Pod pojęciem nieszkodzenia/ niewyrządzania krzywdy innym kryje się jednak

wiele. Nie chodzi tylko o krzywdę wynikającą z bezpośredniego działania na nieko -

rzyść konkretnej jednostki, ale również o krzywdy szersze, dokonywane wobec spo -

łeczeństwa, np. nieposzanowanie i niszczenie dobra wspólnego, bezrefleksyjne ko -

rzystanie z darmowej opieki państwa (medycznej, społecznej) czy zmuszanie społe -

czeństwa do wieloletniego, drogiego utrzymywania siebie w odosobnieniu jako

przestępcy, a szczególnie już przestępcy notorycznego – recydywisty.

190 Każde twoje działanie, poprzez system naczyń połączonych, rodzi konsekwencje dla in -

nych. Jeżeli lubisz dobrze zjeść, to jeszcze wszystko jest OK, mimo że masz lekką nadwagę

i może nie mieścisz się w stare ubrania. Jeżeli jednak twoje obżarstwo stanie się uzależnie -

niem, to pewnie za chwilę twoja społeczność będzie musiała płacić więcej za twoje leczenie

– łamiesz więc Pierwszą Zasadę Współistnienia, bo wyrządzasz krzywdę innym. Jeżeli

wypity przez ciebie alkohol zakłóci komuś ciszę nocną przez chwilę, to pewnie nic się nie

stanie, bo każdy zrozumie twoją radość z zabawy, ale jeżeli twoje pijaństwo przełoży się na

systematyczne zakłócanie spokoju innym czy na większą skłonność do popełniania prze -

stępstw lub na wymagające leczenia uzależnienie, to oczywiście jest to naganne – również

łamiesz Pierwszą Zasadę Współistnienia, bo szkodzisz innym.

9393



191 Nie musisz, jeżeli nie lubisz: pić alkoholu, palić tytoniu, stosować używek, korzy -

stać z „magii” i odczytywania przyszłości, kontaktować się z duchami przodków,

uprawiać seksu od przodu czy od tyłu, jeść mięsa, używać prezerwatyw, czytać tych

czy innych książek, chodzić lub nie chodzić do kościoła, a ostatecznie wierzyć w tego

czy innego „Boga”. NIC NIE MUSISZ. Ale to TY SAM(A) MASZ DECYDOWAĆ

o
 

swoim życiu, o swoich wyborach i swoich radościach – bo do twego istnienia po -

wołał Cię indywidualnie sam Wszechmogący Bóg, Absolutny Stwórca – a nie, prze -

ciwne człowiekowi oraz pełni jego człowieczeństwa – i tym samym przeciwne woli

Boga – religie! 

192 Każde działanie człowieka jest całkowicie i ściśle umocowane w Bogu. Nie wolno

ograniczać nikomu możliwości realizacji życia danego mu przez Stwórcę, próbując

wciąż odgórnie narzucać, jakie naturalne, ludzkie czynności WOLNO, a jakich NIE

WOLNO ludziom wykonywać. Stwórca swoją wolę wyraża w naturalny sposób –

dając z jednej strony pełne prawo jednostkom do ich dowolnych (w ich obszarze) za -

chowań, z drugiej jednak strony – dając społeczeństwom naturalne prawo do dyscy -

plinowania, w tym karania tych, którzy występują przeciwko ustanawianym demo -

kratycznie przez to społeczeństwo prawom [137–138]. W ten sposób Bóg wyznacza za-

kres dopuszczalnych dla człowieka obszarów postępowania . Ale wyłącznie w ten

sposób, a nie na żadne inne sposoby, wymyślane tak chętnie przez dotychczasowe,

religie.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: 781–782]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: III.4. SYSTEMOWY BŁĄD JUDAIZMU, CHRZEŚCIJAŃSTWA I ISLAMU: 789–865]

NIE DZIAŁAJ PRZECIW SWOJEJ NATURZE!

193 Nie staraj się robić niczego wbrew sobie (wbrew cechom, które dała ci natura,

a które sam(a) w sobie odnajdujesz). Nie jesteś w stanie być prawdziwie tym, kim

prawdziwie nie jesteś . Pełnię radości z życia będziesz w stanie czerpać wyłącznie

wtedy, kiedy to, co robisz, pokrywa się z tym, do robienia czego jesteś stworzony/a.

Często nie jest łatwo odnaleźć, kim się naprawdę jest i jakie pragnienia leżą w nas

najgłębiej – ale jeżeli sam(a) tego nie uczynisz, to czy uważasz, że ktoś inny uczyni to

za ciebie lepiej?

9494



A PIENIĄDZE?

194 Nigdy nie staraj się robić w życiu czegoś wyłącznie dla posiadania materialnego,

czyli pieniędzy. Nie trać życia! Zacznij najpierw dostrzegać z radością świat wokół

siebie i tą naturalną radością zacznij dzielić się z innymi, a pieniądze i powodzenie

znajdą cię w pewnym momencie same. 

195 Pamiętaj, że w ujęciu szerszym zarówno posiadanie materialne, jak i związane z nim

pieniądze są jedynie pewnym zawężeniem szerszej energii, będąc pochodną chęci spełnia -

nia ludzkich pragnień – czyli pochodną i podzbiorem Radości. Zmieniając jedynie nie -

znacznie „stan skupienia” istniejących we wszechświecie energii, to ludzka, umocowana

w Bogu Radość „tworzy” posiadanie materialne i pieniądze, a nie na odwrót. 

To energia Radości (i szerszej jedności ze światem) jest w stanie dać ci wszystko,

w tym również przynieść ci nawet miliony – często wręcz wtedy, kiedy zaczynasz o pie -

niądzach nie myśleć i skupiasz się na celebracji życia, nie wychodząc jednak poza stany

naturalnej równowagi [W TYM RÓWNIEŻ: 404]. Z kolei ani prawdziwej radości, ani prawdzi -

wego szczęścia, za żadne – czy to miliony, czy nawet miliardy – nigdy nie kupisz.

196 Dla niektórych ludzi samo zarabianie i zdobywanie w ten sposób przewagi finan -

sowo-energetycznej nad innymi jest sposobem na życie. Jeżeli czerpią ze swojego

działania radość, to wszystko jest w porządku, pod warunkiem oczywiście, że zara -

biają, nie krzywdząc przy tym innych (w rozumieniu: nie wyrządzają im wymiernej

szkody). Zarabianie i gromadzenie pieniędzy nie ma jednak żadnego sensu, jeżeli

równocześnie nie dzieli się swoich radości ze światem – z innymi ludźmi. Należy

również pamiętać o przemijaniu i – w szerszym ujęciu – o „pustce energetycznej”

pieniądza, którego już na drugą stronę zabrać się przecież nie da…

DZIELENIE SIĘ RADOŚCIĄ

197 Filozofia i religia Radości Istnienia Ra’i to nie tyle „tradycyjne”, indywidualne

sprawianie sobie przyjemności i radości w życiu. Ra’i to przede wszystkim dziele -

nie się swoimi pozytywnymi uczuciami ze światem – całym swoim otoczeniem. To

dopiero dzielenie się z innymi naszymi radościami życia jest w stanie pozwolić nam

rozkwitnąć w Radości istnienia, umożliwiając zbliżenie się do najwyższej dostępnej

dla ludzi nagrody, jaką jest uzyskanie poczucia Jedności ze światem Boga. 

[ZOBACZ WIĘCEJ: DZIELENIE SIĘ. POMAGANIE INNYM: 457–475]

9595



WARTOŚCI FILOZOFII/ RELIGII RADOŚCI ISTNIENIA 

198 Praktykując Ra’i, powinniśmy promować wartości uznawane przez gatunek

ludzki za pozytywne i pożądane, i dlatego powinniśmy starać się w codziennym ży -

ciu być m.in. (alfabetycznie):

• ambitni (stawiając swoje cele wysoko, lecz realnie, kreując i napędzając rozwój),

• ciepli, 

• cierpliwi,

• chętni do współpracy,

• dający pozytywny przykład innym,

• dążący do jedności ze światem,

• dyskretni,

• empatyczni – umiejętność, a przede wszystkim chęć przyjaznego rozumienia drugiego

człowieka jest podstawą filozofii/ religii Ra’i,

• hojni (dzieląc się z otoczeniem dużą ilością siebie),

• honorowi,

• komunikatywni,

• lojalni,

• odpowiedzialni (za siebie i swoje otoczenie),

• odważni (także w kroczeniu swoją drogą),

• optymistyczni,

• otwarci,

• pomocni,

• pracowici,

• prawi,

• punktualni,

• rozważni,

• rzetelni,

• silni,

• skromni,

• sprawiedliwi,

• stali,

• szanujący siebie i innych,

• szczerzy,

• świadomi swojej wartości, ale niewywyższający się,

• wspaniałomyślni,

• uprzejmi,

• uśmiechnięci,

• wymagający od siebie i innych,

• wyrozumiali,

9696



• wytrwali,

• zorganizowani.

199 Praktykując Ra’i, powinniśmy odnosić się z niechęcią do wartości uznawanych

przez gatunek ludzki za negatywne i niepożądane. Dlatego powinniśmy zdecydowa-

nie odrzucać oraz tam, gdzie uznamy to za konieczne, napiętnować, m.in. następują -

ce zachowania i postawy swoje i innych  – wyrządzające krzywdę w rozumieniu

Pierwszej Zasady Współistnienia (alfabetycznie):

• agresywność,

• aroganckość,

• nadmierną beztroskę,

• brak chęci rozumienia uczuć i racji drugiej strony,

• chamstwo,

• chciwość,

• chełpliwość,

• chwiejność,

• chytrość,

• cwaniactwo,

• despotyzm,

• nadmierny egoizm,

• egotyzm,

• fałsz,

• fasadowość,

• hałaśliwość,

• intryganctwo,

• kłamliwość,

• kłótliwość,

• lekkomyślność,

• nadmierne lenistwo,

• nadmierną małostkowość,

• megalomanię,

• narcyzm,

• nieodpowiedzialność,

• nieróbstwo – chęć egzystowania na koszt innych,

• nierzetelność,

• obłudę,

• obojętność,

• ograniczoność,

• podstępność,

• powierzchowność,

9797



• prostactwo,

• próżniactwo,

• prymitywizm,

• pychę,

• skłonność do uzależnień oraz same uzależnienia,

• wrogość,

• wulgarność,

• wyniosłość,

• nadmierną zamkniętość,

• zarozumiałość,

• zawiść,

• nadmierną zazdrość,

• zgryźliwość,

• złośliwość.

__________

200 Filozofia/ religia Ra’i jest bardzo prostym i intuicyjnym sposobem opisu

i odbioru otaczającego nas świata. Pokazuje rzecz prostą i – wydawać by się

mogło – oczywistą i naturalną, a jednak odrzucaną do tej pory przez większość

dotychczasowych religii – że to sam Bóg Stwórca, zapraszając nas do istnienia 

w stworzonym przez Niego świecie, zaprasza nas równocześnie do czerpania pełni

naturalnej Radości z danego nam życia.

Kościół Radości ISTNIENIA łączy ludzi, 

którzy z tego zaproszenia Boga

chcą wspólnie korzystać.

Y
201 Ra’i to filozofia i religia ludzi, którzy:

• 1

 
Chcą przeżywać swoje życie świadomie, pogodnie i radośnie, szanując in -

nych;

9898



• 2

 

Używają intelektu; nie boją się zadawania pytań i szukania na nie odpowie -

dzi;

• 3

 

Są otwarci na świat i innych, chcą dzielić się z innymi, wspomagając ich

w
 

wyrównywaniu ich szans na życie godne, świadome i radosne;

• 4

 

Dążą do samorozwoju poprzez zdobywanie szeroko rozumianej wiedzy;

• 5
 

Mają wysokie wymagania względem siebie i otoczenia;

• 6
 

Dbają o wspólne środowisko istnienia – zarówno o środowisko przyrodni -

cze, jak i o poziom intelektualny środowiska społecznego;

• 7
 

Chcą budować świat sprawiedliwszy i lepszy dla wszystkich;

• 8
 

Są asertywni;

• 9
 

Starają się zawsze być sprawiedliwi – poprzez chęć rozumienia racji drugiej

strony; biorą pod uwagę nie tylko skutki wszelkich zdarzeń, ale również ich

przyczyny; 

• 10 Są odpowiedzialni za swoje życie i swoje wybory;

• 11 Pragną pokoju i pokojowego współistnienia, lecz w momencie, gdy zostaną

zaatakowani, potrafią się skutecznie obronić, odpowiadając adekwatnie do

zagrożenia. 

202 Chwyć mą dłoń i chodź ze mną! Stań się już na zawsze, tak jak ja, 

obywatelem/ obywatelką dzieła stworzenia. 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: II.4. ENERGIE BOGA. ENERGIA WYŻSZA BOGA: 302–314]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: II.5. ROZMOWY Z BOGIEM. MODLITWY: 315–323]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: II.8. SYMBOLIKA FILOZOFII I RELIGII RADOŚCI ISTNIENIA ORAZ KOŚCIOŁA RADOŚCI ISTNIENIA: 476–481]

9999



II.3. Koncepcja świata wg Ra’i.

203 Kościół Radości ISTNIENIA jest otwarty na świat i ludzi oraz na zmiany [043]. Nigdy

nie będziemy twierdzić, że wiemy z pewnością, jak wygląda rzeczywistość poza po -

znanym w danym momencie przez ludzkość obszarem. Dlatego nie zamierzamy

wprowadzać jakichkolwiek dogmatów w naszej filozofii, religii oraz w naszym obra -

zie świata i Boga. Odrzucamy równocześnie koncepcje i argumentacje logiczne in -

nych religii oraz ich dogmaty, traktując je jako sprzeczne ze sobą, zdecydowanie ar -

chaiczne i nijak już nieprzystające do obserwowanej współcześnie rzeczywistości

świata, stanowiącej ciągły przekaz Boga. Mamy inną od dotychczasowych religii,

szerszą – holistyczną wizję świata. 

204 Zgodnie z dzisiejszym stanem wiedzy ludzkości nie da się powiedzieć, co jest

„poza” – poza rzeczywistością odbieraną zmysłowo, poza naszym trójwymiarowym

światem materialnym, poza obserwowalnym obszarem kosmosu, poza wszechświa -

tem, poza całym dziełem stworzenia. Nie da się też jednoznacznie odpowiedzieć na

pytanie najistotniejsze dla większości ludzi – czy istnieje, a tym bardziej – jak może

wyglądać nasze życie po śmierci. 

205 Kościół Radości ISTNIENIA także nie da ci odpowiedzi na te pytania. Przyjmowane

przez nas założenia co do kształtu dzieła Boskiego stworzenia i zasad w nim panują -

cych, mają próbować pomóc nam wszystkim w samozorientowaniu i samookreśleniu

się w dziele stworzenia. Mają nam pomóc w odkrywaniu od środka odbieranej przez

nas rzeczywistości – i tym samym w stopniowym odkrywaniu całego dzieła stworze-

nia – a nie mają służyć do dania ci gotowych i skończonych odpowiedzi na odwiecz -

ne dylematy ludzkie: „co jest poza?”. W przeciwnym wypadku jedynie zwodziliby -

śmy cię wątpliwymi religijnymi przypuszczeniami, oferując ci branie ich wyłącznie

„na wiarę” i „religijne słowo honoru”, tak jak to od zawsze, w prymitywny sposób,

czyniły i czynią największe dotychczasowe religie świata.

SKOMPLIKOWANIE ŚWIATA

206 To, co jeszcze 300 lat temu w budowie i pochodzeniu świata oraz w jego funkcjo -

nowaniu wydawało się ludziom proste i oczywiste, dzisiaj proste i oczywiste już być

100100



nie chce. Sam świat pozaludzki, co prawda, wiele się nie zmienił, ale to my, poprzez

rozwój nauki i techniki (wiedzy), poszerzyliśmy znacznie swoje możliwości odbioru

i interpretacji otaczającej nas rzeczywistości. To powoduje, że poprzednie próby tłu -

maczenia rzeczywistości, w tym wszystkie religijne, trywialne koncepcje świata i tym

samym również Boga, można po prostu w całości wyrzucić już na śmietnik. 

207 Dzisiaj wiadomo, że stopień skomplikowania świata jest wręcz gigantyczny,

i
 

dlatego istnieje duże prawdopodobieństwo, że ludzkość nie tylko nigdy nie dojdzie

do „prawdy absolutnej” oraz „pierwotnej przyczyny”, ale się do nich w sposób zna -

czący nawet nie zbliży. Nigdy również nie będziemy w stanie odczytać obrazu świa -

ta tak, jak wygląda on z punktu widzenia Stwórcy, Boga. On bowiem jest w stanie

zobaczyć/ ogarnąć z perspektywy zewnętrznej całość, my natomiast znajdujemy się

w środku tego skomplikowanego mechanizmu i jesteśmy w stanie obserwować wy -

łącznie skutki działania istniejących dla tego mechanizmu procesów, a już w żaden

sposób ich przyczyny. Dodatkowo jeszcze jesteśmy „spłaszczeni” w swoim trój-/

czterowymiarowym świecie materialnym, a nasze możliwości świadomego odbioru

rzeczywistości i poznania ograniczają się praktycznie wyłącznie do tego świata i za -

sad w nim panujących.

208 Póki co, wciąż jesteśmy w stanie obserwować bardzo niewiele, a i często też nie

wszystko z obserwowanych zjawisk jesteśmy w stanie rozumieć, szczególnie kiedy

coraz częściej zjawiska te wychodzą poza tradycyjny/ dotychczasowy sposób i język

opisu świata. Mechanika relatywistyczna, mechanika kwantowa, teoria chaosu czy

teoria strun przerażają zdecydowaną większość nawet świetnie wykształconych lu -

dzi. I nie ma się temu co dziwić, bowiem obserwowany wokół nas świat zaczyna być

wyjątkowo skomplikowany i dawno już przestał być zrozumiały dla wszystkich.

A to dopiero przecież początek… 

209 Każde nowe odkrycie pociąga za sobą pojawienie się obszaru, którego nie znali -

śmy przedtem. Po jakimś czasie potrafimy już jakoś tłumaczyć sobie zjawiska zacho -

dzące w tym obszarze, ale znów rodzą się kolejne pytania i znów poszukujemy,

i
 

znów pojawiają się nowe odkrycia. A przecież wszystko, co opisujemy za pomocą

metod nauki – a co już jest tak skomplikowane – wiąże się ciągle jedynie ze światem

materialnym, fizycznym, podczas gdy świat pozamaterialny całkowicie wymyka się

na razie z jakichkolwiek naukowych prób opisów. 

101101



210 Materia taka, jaką obserwujemy z naszego ludzkiego poziomu, jest jedynie jed -

nym ze zdefiniowanych w akcie stworzenia stanów energii, w którym energia może

występować. Materia stanowi dla nas podstawową formę, z którą średnio 16–18 go -

dzin na dobę związana jest nasza świadomość, i dlatego traktujemy ją jako podstawę

naszej rzeczywistości. Tymczasem ta forma energii, materia, umożliwia nam raczej

pewne „zakotwiczenie się” w dziele stworzenia, niż powinna być traktowana jako

podstawowy i jedynie możliwy „stan skupienia” energii dzieła umożliwiający istnie -

nie intelektu, czyli myśli rozumnej. To materialne zakotwiczenie umożliwia nam jed -

nak posiadanie punktu odniesienia, w stosunku do którego jesteśmy w stanie zacząć

opisywać otaczającą nas rzeczywistość.

211 Nie wiemy, czy istnieje jedynie nasz wszechświat (w rozumieniu całości, a nie

obecnie obserwowalnym) i w ramach niego mieszczą się wszelkie możliwe wymiary

(hiperprzestrzeń), w tym światy materialne i nasz świat fizyczny, jak i światy, które

możemy określić jedynie umownie jako „duchowe”, które nie są materialne w na -

szym rozumieniu. Możliwe, że poza wszechświatem, jakkolwiek byłby on dla nas

nieskończony i skomplikowany, w tym pozapętlany czy zhierarchizowany [ZOBACZ:

TEORIA PROGRAMU:  DODATEK 2 ], istnieją inne, podobne lub różne struktury. Możliwe, że te

inne struktury, wszechświaty, pomimo swoich odrębności, mają możliwość przeni -

kania się w jakimś zakresie. Całość możliwych struktur/ wszechświatów, nad który -

mi stoi już jedynie Absolut Boga, będziemy nazywać wszechwszechświatem – i to

z tym pojęciem będziemy utożsamiać całość naszego dzieła stworzenia, nazywa -

jąc go również wymiennie: wszechświatem Boga.

102102



212
 

Najrozsądniejszym z punktu widzenia logiki człowieka [810] kryterium określającym

granicę kolejnych uogólnień, czyli miejsce w hierarchii kolejnych wszechświatów ze -

wnętrznych, w którym moglibyśmy „umiejscowić” naszego Boga Stwórcę, wydaje się kry -

terium całkowitego zbilansowania energetycznego układu (naszego dzieła stworzenia) po -

przez jego zamknięcie energetyczne – mowa o całości wszelkich energii wprowadzonych

przez Stwórcę do dzieła i w nim obecnych. (Zamknięcie energetyczne jest tu rozumiane

jako obszar, w stosunku do którego nie zachodzi żadna zewnętrzna interakcja energetycz -

na – czyli również jako obszar, poza który istniejące w ramach dzieła stworzenia byty nie

są w stanie wyjść już z żadnym kolejnym uogólnieniem).

Energia zewnętrzna, nadana przez Stwórcę dziełu (pierwotna), zawiera się wówczas

całkowicie w dziele, pozostając wielkością stałą i niezmienną dla tego układu. Zachodzi

wówczas brak jakiegokolwiek kontaktu, tak pomiędzy wnętrzem a zewnętrzem dzieła, jak

i na odwrót, a pierwiastek Stwórcy jest całkowicie zawarty w stworzonym dziele, poprzez

nadany przez Niego dziełu jego kształt logiczno-energetyczny. Oczywisty byłby również

jednoczesny brak ograniczeń czasowych (jak i innowymiarowych) w kreacji dzieła [214]. 

Pomimo przyjmowania przez Ra’i takiego założenia, zgodnego z powszechną dla na -

szej rzeczywistości logiką, jest to jednak oczywiście model hipotetyczny, jak zresztą

wszystko, co ludzkość będzie kiedykolwiek w stanie na temat Stwórcy powiedzieć [811]. Nie

jest bowiem możliwe opisanie rzeczywistości wymiaru wyższego, używając kryteriów wy -

miaru niższego (ograniczoność logiki), a tym bardziej opisanie rzeczywistości wymiarów

stojących w hierarchii stworzenia znacznie wyżej niż chcący dokonać opisu. Dlatego też

możliwe jest istnienie nieskończonej liczby wyjaśnień przyczyny istnienia naszej rzeczy -

wistości, których nie mamy, jako byty zawarte wewnątrz układu, żadnych szans nawet się

domyślać. Z tego powodu, jak wygląda Prawda na zewnątrz naszego układu istnienia –

kim lub czym jest Bóg i jaka jest Jego natura – tego z pewnością ludzkość nie dowie się ni -

gdy.

213 Przyjęcie kryterium całkowitego zbilansowania energetycznego (zamknięcia

energetycznego) naszego dzieła stworzenia (choćby jedynie oceniane tak 

z wewnątrz dzieła) jest, na obecnym etapie rozwoju myśli ludzkiej, 

bazą rozważań filozoficzno-religijnych Kościoła Radości ISTNIENIA.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: JAK JUDAIZM, CHRZEŚCIJAŃSTWO I ISLAM WIDZĄ DZIEŁO STWORZENIA: 812–817]

214
 

Czas jest pojęciem względnym, odczuwanym w znanym nam świecie materialnym,

i
 

nie można mówić, że akt stworzenia całości nastąpił raz, dawno temu i dlatego może

Stwórca już o nas nawet „zapomniał”. To, co my odbieramy jako przeszłość, w szerszym

103103



rozumieniu przeszłością nie jest. Proces kreacji nie podlega żadnemu ograniczeniu czaso -

wemu, a to może oznaczać, że kreacja świata następuje, patrząc z odpowiednio szerokiej

perspektywy, na bieżąco. Dlatego użycie sformułowania, że coś zostało nam przekazane

poprzez dzieło stworzenia, w tym energie Boga, nie oznacza, że miało to miejsce kiedyś,

raz, a teraz pozostawione jest to „samo sobie”. Bez względu jednak na przyjęcie sposobu

kreacji dzieła, przyjmujemy, że Wola Stwórcy (w hasłowym uproszczeniu: Bóg) jest obec -

na w sposób ciągły i stały w każdym miejscu i w każdym czasie naszej rzeczywistości. To

Wola Stwórcy tworzy całe dzieło stworzenia, w tym naszą rzeczywistość. 

215 Niewykluczone również, że oprócz kilku podstawowych praw stworzonego

przez Boga naszego wszechświata/ wszechwszechświata (których to praw z pewno -

ścią jeszcze nie poznaliśmy), nie ma (w naszym rozumieniu) ani jednej rzeczy jedno -

znacznie stałej dla całego wszechświata/ wszechwszechświata, a wszystko ciąży ra -

czej ku lokalnym centrom, umożliwiając tworzenie lokalnych układów odniesienia.

Jednym z takich obszarów może być nasz świat/ wszechświat materialny. Istotne, że

rzeczywistość, która jest sprawdzalna według zasad przyjętych w jednym układzie

odniesienia, w innym układzie odniesienia, według tych samych zasad sprawdzalna

już wcale być nie musi. [NP. ZOBACZ: TEORIA PROGRAMU: DODATEK 2]

216 W celu uniknięcia błędów w opisie rzeczywistości, mogących pojawiać się, gdy

tradycyjnie zakładamy, że prawdziwe jest jedynie to, co jesteśmy w stanie dostrzec

i wyjaśnić przyczynowo-skutkowo za pomocą ludzkiego doświadczenia i ludzkiej

nauki, powinniśmy najlepiej założyć, że wszechwszechświat (dzieło stworzenia) jest

skomplikowany w stopniu najwyższym z możliwych. Takie założenie pozwoli unik -

nąć w przyszłości błędów w interpretacji zjawisk, wynikających z maniery nadawa -

nia poszczególnym zjawiskom formy bezwarunkowo skończonej.

217 Zakładanie, że każde zjawisko (które jesteśmy w stanie obserwować wyłącznie

przecież tylko od środka, po jego efektach dla nas widocznych) jest jedynie zawęże -

niem szerszej przyczyny, i obserwowane z naszego poziomu, daje efekt, jaki obser -

wujemy, ale gdyby było rozpatrywane (obserwowane) z szerszej perspektywy, może

z wyższego wymiaru, dawałoby inny wynik (obraz, efekt, skutek), pozwala pozosta -

wić w opisie świata miejsce na wszystko, co jest przed nami jeszcze do odkrycia lub

nawet czego odkryć nigdy nie będziemy w stanie. Taki rodzaj tablicy Mendelejewa

(z pozostawieniem pustych miejsc na to, co jest jeszcze do odkrycia) w opisie całości

rzeczywistości. Taki właśnie model świata przyjmuje Kościół Radości ISTNIENIA, spina-

104104



jąc całość klamrą Absolutu Boga Stwórcy – właściciela dzieła stworzenia – pierwotnej

Przyczyny oraz ostatecznego Celu istnienia całości.

NASZE ZMYSŁY I TO, CO POZA ZMYSŁAMI

218 Cały gigantycznie olbrzymi i gigantycznie skomplikowany świat odbieramy jako

ludzie za pomocą jedynie pięciu zmysłów i bazując na tych pięciu, często zawodnych

zmysłach, chcemy ten świat sobie i innym tłumaczyć. Wzrok, słuch, dotyk, węch

i
 

smak – tych pięć lichych łączników naszych ciał i umysłów (świadomości) ze świa -

tem zewnętrznym ma umożliwić nam ogarnięcie całego, przeogromnego, material -

nego i pozamaterialnego świata – dzieła niczym nieograniczonego w kreacji Stwór -

cy?!

219 Mimo tego, jak może się nam to wydawać niewykonalne, nie mamy jednak inne -

go wyjścia. Musimy używać narzędzi, jakie posiadamy, czyli naszych zmysłów, bo

takie narzędzia, jako dla nas podstawowe, zaplanował w dziele stworzenia naszego

świata Bóg. I są to jedyne wymierne nasze łączniki ze światem, jakie posiadamy. Mo -

żemy jednak korzystać również z danego nam intelektu i poszerzać swoje możliwo -

ści odbioru świata poprzez stosowanie techniki i coraz precyzyjniejszych przyrzą -

dów pomiarowych oraz stosowanie metod logicznego wnioskowania. To wszystko

znacznie rozszerza nasze zmysłowe możliwości odbioru rzeczywistości wokół nas.

220 Na szczęście dla nas, jako istot poszukujących odpowiedzi, z tego, co już obser -

wujemy, cały świat ułożony jest według zasad powtarzalności i wynikającej z niej lo -

giki, możemy więc zakładać, że również wszystko, czego na razie nie rozumiemy,

bądź jeszcze się z tym w ogóle nie zetknęliśmy, również posiada swoje odpowiednio

logiczne uzasadnienia. Nawet chaos, który od zarania dziejów uważany był przez

człowieka za niedający się poddać żadnemu logicznemu wartościowaniu bezład, dzi-

siaj zaczyna już pokazywać badaczom swoje regularności. Wszystko wymaga otwar -

tości, wytrwałości i czasu.

221 Gdybyśmy chcieli ująć słowami schemat naszego stworzenia, to w niewątpliwym

uproszeniu wyglądałby on tak: Bóg stworzył Naturę (jako zbiór praw dedykowa -

nych dziełu stworzenia, będących językiem wyrazu dzieła Boga, mających zarządzać

tym dziełem lub poszczególnymi jego obszarami), a Natura (często niesłusznie od -

bierana przez człowieka jako osobny i wręcz niezależny od jej Stwórcy byt) w obsza -

105105



rze świata materialnego, ukształtowała następnie nas, całkowicie jednak zgodnie

z
 

nadanymi przez Stwórcę szczegółowymi wytycznymi (warunki brzegowe wszyst -

kich procesów i obiektów). Jesteśmy więc bezpośrednią częścią niczym nieograniczo-

nej (w ludzkim rozumieniu) woli Boga, podlegając równocześnie w swoim skrom -

nym, materialnym istnieniu, ograniczającym nas prawom świata materialnego, uję -

tych w zasadach, które sami określamy jako naturalne, wynikające z natury. Dlatego

nasze zmysły mają przede wszystkim dawać nam możliwość orientowania się

względem innych elementów otoczenia materialnego, a nie pozamaterialnego. 

222
 

Jeżeliby natomiast chcieć przyjąć Teorię Programu [DODATEK 2], to wobec zhierarchizo -

wania kolejnych rzeczywistości, w każdym przypadku rolę Natury dla poszczególnych

podświatów/ lokalnych wszechświatów, przejmuje program „komputerowy” tworzony

przez byty stojące bezpośrednio nad tworzonym przez nie podświatem. Każda jednak kre -

acja podświata, bez względu na jego pozycję w hierarchii, odbywa się z obligatoryjnym

wykorzystaniem praw i zasad nadanych dziełu stworzenia przez Stwórcę, jedynie zawsze

lokalnie ograniczonych przez kreatora podświata, nie będąc w stanie wyjść poza dopusz -

czone przez Stwórcę granice.

223 Całe nasze otoczenie pełne jest energii w różnych formach, natomiast my, jako lu -

dzie, odbieramy jedynie to, co ma ścisły związek z naszym trójwymiarowym świa -

tem materialnym i jest nam niezbędne do życia i do reprodukcji, umożliwiając roz -

wój gatunku. Nasz mózg pełni rolę gatunkowego i indywidualnego ogranicznika,

a zarazem „ochroniarza” naszego świadomego umysłu, dopuszczając do naszej

świadomości wyłącznie to, czego dostarczają zmysły, i co sam mózg uzna dla nas za

niezbędne (potrzebne) i bezpieczne.

224 Dlaczego np. nie mamy świadomości przechodzących przez nas ogromnej ilości

fal elektromagnetycznych? Czy może dlatego, że nie istnieją? Oczywiście nie dlatego,

a wyłącznie z powodu, że jako ludzie nie mamy naturalnej potrzeby odbierania fal

elektromagnetycznych z wyjątkiem wąskiego pasma długości fal, których odbicie od

materii odbieramy wzrokiem. A przecież choćby telewizja, radio czy telefonia ko -

mórkowa nieustannie bombardują nas niewidzialnym promieniowaniem, z którego

istnienia nie zdajemy sobie w ogóle żadnej sprawy, dopóki nie włączymy telewizora,

radia, internetu czy nie odbierzemy telefonu… 

225 Bardzo dużo wciąż nieodkrytych zjawisk, w tym form energii, może istnieć wo -

kół nas i stanowić wręcz „normę” tego, lecz szerzej postrzeganego świata. Wciąż

106106



wiemy bardzo niewiele, żeby nie powiedzieć: „nic”. To, co odbieramy zmysłami,

a
 

i
 

jedynie odkryliśmy do tej pory, powinno być traktowane zdecydowanie jedynie

jako wycinek tego, co istnieje wokół nas.

226 Duchy, objawienia, cuda, uzdrowienia, opętania, jasnowidzenie, trzecie oko, wi -

zje, wróżenie przyszłości, intuicja, przeczucia, prorocze sny, telepatia, magia, klątwy,

tarot, zodiak, horoskopy, numerologia, lewitacja, podróże astralne poza ciałem, psy -

chokineza, pirokineza… itd. itp. To tylko przykłady zjawisk czy związanych z nimi

obserwowanych efektów, które cały czas wokół nas istnieją, a my próbujemy je od -

rzucać jako niedające się zaszufladkować zgodnie z wiedzą i doświadczeniem, które

już (lub raczej: dopiero) posiadamy. „Zamiatanie” ich jednak „pod dywan” nic nie

da. Nie spowoduje to, że znikną. 

227 Trzeba być cały czas otwartym i próbować rozumieć świat za każdym razem bar -

dziej całościowo, starając się patrzeć z góry, ponad poziomem odbierania przez nas

samych zjawisk. Jedynie takie otwarte i odważne patrzenie z odpowiedniej perspek -

tywy może przynosić wymierne, stopniowe rozwiązywanie zagadki świata i zagadki

nas samych. Przede wszystkim jednak nie można się bać zadawania pytań i wysuwa-

nia hipotez. Nauka boi się tego, czego nie można udowodnić, a naukowcy wstrzy -

mują się z wysuwaniem śmiałych hipotez z obawy, aby się w swoim naukowym śro -

dowisku „nie ośmieszyć” oraz nie utracić grantów finansowych. I robią to finalnie

niestety ze szkodą dla wszystkich.

228 Wiele wskazuje na to, że ludzki mózg wobec świadomego umysłu naprawdę peł -

ni rolę wytworzonego w rozwoju gatunkowym „strażnika” i stara się pilnować, aby -

śmy byli „bezpieczni” przede wszystkim w głównym nurcie naturalnych dla nasze -

go gatunku warunków istnienia. I robi to tak, jak potrafi.

229 Jeżeli wchodzisz do windy w wysokim wieżowcu, to nie boisz się do niej wejść jedynie

dlatego, że podłoga nie jest przeźroczysta. Gdyby podłoga windy była ze szkła albo z meta -

lowej kratki, to pewnie większość ludzi… używałaby schodów. Tak samo, jeżeliby ściany

wieżowców były z przeźroczystego szkła – nikt by w tych wieżowcach nie był w stanie

mieszkać, bo bałby się przestrzeni i wysokości. Podobnie, nigdy pewnie nie poleciał(a)byś

przeźroczystym samolotem, a już takim samym, ale nieprzeźroczystym, lecisz bez proble -

mu. Dlaczego? Bo to mózg oszukuje twoją świadomość, dając priorytet temu, czego do -

starczają mu zmysły. Nawet jeżeli wiesz, że znajdujesz się na wysokości 11 kilometrów, to

107107



dla twojego mózgu podstawowe znaczenie mają „bezpieczna” podłoga i ściany, które wi -

dzisz zmysłem wzroku, oraz siedząc, czujesz zmysłem dotyku, a nie „niematerialna” myśl,

że tak naprawdę, to wisisz ponad chmurami. (A i wyobraź sobie również, że cała Ziemia

stałaby się nagle transparentna dla twego wzroku i twego dotyku…)

Również, jeżeli się czegoś boisz się w nocy, to wystarczy, że zapalisz światło i już

robi ci się lepiej i bezpieczniej. Wydaje ci się wtedy, że masz większą kontrolę nad tym, co

się może wydarzyć. I niby słusznie, ale sam(a) pomyśl: co może się zdarzyć w twoim za -

mkniętym, bezpiecznym mieszkaniu? Nie żyjesz tysiące lat temu, aby obawiać się atakują -

cych dzikich zwierząt czy wrogich plemion. Ale mózg ma wciąż zakodowane doświadcze -

niami minionych pokoleń, że taka obawa jest słuszna, i dlatego w momencie wzbudzenia

się niepokoju domaga się dostępu do danych dostarczanych mu przez najważniejszy dla

niego zmysł wzroku. Zapalenie światła sprawia również, że dostarczając swojemu mózgo -

wi poczucia większej kontroli nad otoczeniem, blokujesz jego „negatywne” myślenie –

przez co też ewentualnie obecne wokół różne zewnętrzne energie negatywne mają bloko -

wany dostęp do twej świadomości.

230 Pamiętaj: to, co wydaje Ci się prawdziwe i jedyne, jest „prawdziwe” i „jedyne”

wyłącznie dlatego, że tak podpowiada Ci twój mózg nauczony poprzednich

doświadczeń osadzonych w zasadach przyczynowo-skutkowych 

świata materialnego. 

To jednak, co odbierasz zmysłami, nie jest pełnym i obiektywnie prawdziwym

obrazem świata, a jedynie jego zawężonym, lokalnym uproszczeniem.

CAŁE DZIEŁO STWORZENIA NASZYM DOMEM

231 Boimy się tego, co jest nam nieznane. Tymczasem dzieło stworzenia Boskiego,

nasz wszechwszechświat, jako dzieło skończone i zamknięte, musi zawierać w sobie

wszystko, co Bóg przewidział dla tego dzieła. I to tak naprawdę on – wszechświat

Boga rozumiany jako całość – powinien być naszym domem, choć domem olbrzy -

mim. I w tym domu powinniśmy się czuć jak u siebie, bez względu na to, jaką postać

energii w danym momencie przybieramy.

232
 

Skończoność i zamkniętość dzieła stworzenia wszechwszechświata powinna być rozu -

miana jako ukończenie kreacji dzieła stworzenia przez Stwórcę, wraz z jego całkowitym

zbilansowaniem energetycznym (zamknięcie energetyczne). [ZOBACZ: 212–214] 

108108



233 Nasz prawdziwy dom, w którym mamy równe prawa ze wszystkimi innymi jego

elementami, stanowiąc jego stałych mieszkańców – to zarówno przestrzeń z jej wielo-

ma wymiarami, to energia pierwotna („tchnięta” przez Stwórcę), która występuje

w
 

zdefiniowanych w akcie stworzenia stanach, w tym również przybiera postać

określaną przez ludzi jako materia, w tym miliardy gwiazd i galaktyk, oraz także

wszystko inne, w tym również wszelkie występujące i mogące wystąpić zdarzenia,

i
 

wszystko to, co mogłoby zostać choćby wyobrażone przez dowolny byt wchodzący

w skład wszechwszechświata…

234 Wszystko jest spojone wolą Stwórcy i nadanymi przez Niego prawami oraz prze -

pełnione energią występującą w różnych formach i kształtach. My sami również je -

steśmy energią – w postaci zbioru cząstek uformowanych według zadanego przez

Boga wzoru, korzystając z (jak przyjmujemy obecnie w filozofii Ra’i): energii życia

oraz energii samoświadomości, wchodzących w stały skład co najmniej naszego

wszechświata. Po naszej „śmierci”, identycznie jak po „śmierci” każdej innej struktu -

ry wszechświata, następuje powrót tworzących nas cząstek do wspólnej puli. Cząstki

jednak nie giną – istnieją nadal w pełni zgodnie z zamiarem Stwórcy, przybierając

kolejne kształty i formy. Nawet jeżeli kiedyś materia zamieni się w energię, to i tak

energia ta będzie sumarycznie nadal trwać tak długo, jak długo będzie istnieć dzieło

stworzenia, bowiem suma energii dzieła stworzenia pozostaje stała.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: ENERGIE BOGA. ENERGIA ŻYCIA, ENERGIA SAMOŚWIADOMOŚCI: 283–293]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: DUSZA I TO CO DALEJ: 410–443]

235 Nie powinno mieć dla nas większego znaczenia, w jakiej formie istniejemy,

jeżeli cały czas istniejemy w Bogu – zgodnie z Jego wolą i zamiarem.

236 Istotne jest, że wszystko, co w naszym odczuciu już istniało, istnieje lub może ist -

nieć, w tym również wszystko, co jakakolwiek istota, byt, w całym wszechwszech -

świecie jest w stanie sobie nawet jedynie wyobrazić, nie pochodzi z zewnątrz, ale jest

istniejącym elementem tego dzieła stworzenia i dlatego istnieje cały czas. Nie można

sobie bowiem wyobrazić czegoś, co nie wchodzi w skład dzieła stworzenia i tym sa -

mym w tym dziele nie istnieje. Każda myśl i każde wyobrażenie oparte jest wyłącz -

nie i całkowicie na wcześniejszym dokonanym już doświadczeniu (poznaniu tego, co

istnieje), na tym, z czym zetknęliśmy się wcześniej świadomie lub podświadomie,

a
 

każda, dowolna forma istnienia, również wyobrażenie, stanowi jakąś formę energii

już istniejącej, wchodzącej w skład wszechwszechświata. 

109109



237 Wszystko, co jest choć możliwe do wyobrażenia, istnieje cały czas w tym sensie,

że można to ukształtować jedynie z tego, co zostało wcześniej przez Stwórcę stwo -

rzone, i jedynie w sposób, w jaki pozwala nam na to Stwórca swoimi prawami dedy -

kowanymi dziełu stworzenia. Wszystko, co się wydarza w dziele stworzenia i jest

w
 

stanie się wydarzyć, musiało więc zostać wcześniej przewidziane i zaplanowane

oraz stworzone – jako następnie możliwe do „wydarzenia się” w „odpowiednim”

dla odbiorcy czasie. Bez kreacji możliwości zaistnienia danego zdarzenia, zdarzenie

to nie miałoby szans się wydarzyć (równocześnie zapewne nastąpiło określenie jego

parametrów oraz warunków brzegowych). Każde zdarzenie więc już istnieje, choć

dla świata fizycznego nie w formie materialnej, a odpowiedniego zapisu energetycz -

nego, zbioru informacji.

238 Dlatego też wszystko to, co się w naszym ujęciu czasowym już wydarzyło czy też

dopiero wydarzy, musi z tego świata (dzieła stworzenia) pochodzić, jak i w tym

świecie następnie pozostać. To powoduje, że pojęcie czasu – pojęcie przeszłości

i przyszłości – zmienia swoją jednoznaczność.

CZAS. INERCJA ZDARZEŃ

239 Czas w naszym materialnym wszechświecie (Wszechświat) jest wielkością ściśle

związaną ze zmianą oraz z ruchem (uporządkowanymi przez Stwórcę/ Naturę prze -

pływami energetycznymi). Wymiar czasowy naszej rzeczywistości umożliwia we -

wnętrznemu obserwatorowi rejestrowanie zmian stanów (w tym położenia) obser -

wowanych przez siebie elementów/ układów, umożliwiając tym samym człowieko -

wi istnienie świadome – odbywające się jako proces nierozerwalnie związany z reje -

stracją zmian otoczenia odbieranego za pomocą zmysłów.    

240 Przez tysiąclecia czas był dla ludzi wielkością stałą, bezwarunkowym absolut -

nym monolitem umożliwiającym jednoznaczny podział rzeczywistości na teraźniej -

szość, przeszłość i przyszłość. Dzisiaj już dzięki Einsteinowi wiemy co prawda, że

czas nie jest wielkością stałą i bezwzględną, a zależy od układu odniesienia, nie po -

trafimy sobie jednak tego praktycznie w ogóle wyobrazić, jako pozostające w całko -

witej sprzeczności z naszym fizyczno-ziemskim przyzwyczajeniem.

241 Całe wnętrze wszechświata materialnego znajduje się względem siebie w nie -

ustannym ruchu (przepływ energii, zmiana jej stanu skupienia, ruch materii), w tym

110110



również w ruchu znajduje się dowolny obserwator dokonujący swojego subiektyw -

nego pomiaru, dlatego też czas, rozumiany jako odległość między zdarzeniami, jest

różny w zależności od miejsca (i warunków, w tym grawitacji), w którym następuje

obserwacja tych zdarzeń. Czas pomiędzy zdarzeniami może być traktowany jako sta-

ły wyłącznie lokalnie, w tym samym lokalnym układzie odniesienia. Nie ma więc

jednego czasu ani dla różnych obserwatorów, ani tym bardziej dla większych struk -

tur, czy wręcz dla całego wszechświata materialnego, nie mówiąc już o wszech -

wszechświecie jako całości dzieła Stwórcy.

242
 

Czas w naszym świecie fizycznym jest względny i ściśle powiązany z innymi wielko -

ściami fizycznymi, jak masa i prędkość. Wiadomo, że dla obserwatora w spoczynku,

w
 

obiektach poruszających się z prędkością bliską prędkości światła (ok. 300 000 km/s),

czas dąży do zera, a w momencie osiągnięcia samej prędkości światła „zatrzymuje się” –

można by więc z ludzkiej perspektywy rzec, że czas tam przestaje istnieć. Również świat

na poziomie subatomowym (poniżej atomowym), czyli przecież wszystko to, z czego jeste -

śmy w podstawie zbudowani, w zakresie czasu i odległości wydaje się istnieć w sposób

inny niż to, do czego przywykliśmy w  „świecie ludzkim” – współczesna nauka uważa, że

albo należy podważyć niezmienną do tej pory i doskonale dotychczas sprawdzającą się teo -

rię względności Einsteina, dając prawo istnienia prędkości większych od prędkości światła

(a pamiętajmy, że czas przy prędkości światła już się „zatrzymał”), albo np. należy świat

wielkości subatomowych „ścisnąć” w wymiarze, dopasowując go do dotychczasowych teo -

rii. 

Z kolei łącząc zasady mikroświata (świat atomowy i subatomowy) z makroświatem

(Wszechświat), nauka, tworząc, np. nowy dział – kosmologii kwantowej, całkowicie już

burzy nie tylko pojęcie czasu i „realności” teraźniejszości, ale również realności i stałości

wszystkiego, w tym całej przeszłości Wszechświata, zastanawiając się nad nadaniem jej

nowego sensu – sprowadzając ją jedynie do efektu wygenerowania (materialnego) Wszech -

świata (zapewne jako jednego z bardzo wielu), również wstecz, z obszaru nieokreśloności,

w momencie dopiero jego zauważenia/ świadomego rozpoczęcia obserwacji tego Wszech -

świata przez człowieka…

243 Zgodnie z przyjmowanym przez filozofię Ra’i modelem skończonego energetycz -

nie (zamkniętego) dzieła stworzenia, wszystko, co wchodzi w skład wszechwszech -

świata cały czas już „jest” i cały czas już „istnieje”. Również wszystko to, co dopiero

odbierzemy, że się wydarzy, jak i to co już odebraliśmy, że się wydarzyło – wszystko

to cały czas „istnieje” i pochodzi „stąd”, z tego świata (wszechwszechświata), jak

111111



również poza ten świat (wszechwszechświat) nie jest w stanie wyjść, bo musiałoby

wyjść poza swoje własne stworzenie.

244 Odbieranie przez nas rzeczywistości przypomina w pewnym uproszczonym sen -

sie oglądanie filmu zapisanego na twardym dysku komputera. Film już na tym dys -

ku istnieje, choć całkowicie nie w formie możliwej do odebrania go przez człowieka

bez dokonania projekcji. W danej chwili (nasza subiektywna teraźniejszość) jest nam

wyświetlana tylko część tego filmu – moglibyśmy więc powiedzieć, że przyszłość

pokazywana w filmie dopiero nastąpi. Tak, my odbierzemy projekcję każdej następ -

nej sekundy i minuty filmu jako zdarzenia przyszłe, ponieważ dla nas one dopiero

nastąpią, ale całość filmu już na nas przecież czeka gotowa do wyświetlenia, choć

film naszego życia nie posiada jednego, ściśle określonego z góry scenariusza. Goto -

we są raczej (w formie energetycznej/ niematerialnej) wszystkie możliwe do wystą -

pienia strzępki zdarzeń, myśli, słów – można by rzec „rekwizyty” scen. Same już jed -

nak wyświetlane nam w pewnym momencie sceny (nasza teraźniejszość) zależą od

tego, jakie możliwości zdarzeń będą kolejno przyciągane „do wyświetlenia” i tym sa-

mym „do zaistnienia”, przez nasz obszar wszechświata (świat fizyczny), w tym

przez materię i nadane jej prawa natury, innych ludzi, jak i w końcu przez nas sa -

mych. (Niewykluczone, że projekcja ta jest możliwa dzięki właśnie ruchowi – poruszaniu się

naszego materialnego Wszechświata względem szerszej rzeczywistości, w której Wszechświat

ten jest „zawieszony”, i dzięki temu, niejako „wyławianie” – zaczerpywanie – z tej rzeczywi -

stości, istniejących możliwości zdarzeń).

245 Jako rzeczywistość i teraźniejszość odbieramy to, co w danym momencie prze -

chodzi przez naszą subiektywną „szczelinę” odbioru świata – naszego świadomego,

osobniczego bytu, naszego układu odniesienia. Wyświetlane są nam po kolei, w ko -

lejnych mikroułamkach sekund, poszczególne klatki, miliony chwilowych obrazów

materializujących się w naszych umysłach zdarzeń oraz pojawiających się myśli, się -

gających rozrośniętymi korzeniami do otchłani wszystkich możliwości, i z nich po -

bierające kolejną, wyświetlaną nam treść. My te wyświetlane po kolei klatki odbiera -

my, podobnie jak w kinie, jako ciągłość i całkowicie jako swoją „jedynie przecież ist -

niejącą” rzeczywistość. 

246 Nie mają wówczas dla naszego osobniczego układu odniesienia żadnego znaczenia wy -

świetlające się „w tym samym czasie” innym, inne zdarzenia. Nie ma dla nas znaczenia,

czy w innych częściach Wszechświata zderzają się właśnie w tym momencie galaktyki,

112112



wybuchają supernowe, czy na innym kontynencie jest wojna, czy ktoś za rogiem kogoś

okrada, czy sąsiadka robi pranie czy też gotuje obiad. Mamy przecież nasz świat i ważna

jest dla nas wyłącznie nasza rzeczywistość – odbierany przez nas tak naprawdę, jedynie

mikroułamek szerszej rzeczywistości. Reszta się już nie liczy…

247 Filozofia Radości Istnienia nie wyklucza istnienia naszego świata w szerszym uję -

ciu, nie tyle jako świata/ rzeczywistości statycznej (czyli nasz stały świat materialny,

wokół spraw którego ma „kręcić” się cały, pozostały wszechświat Boga), co jako pe -

wien rodzaj (dynamicznej) projekcji, odbieranej jedynie przez nas samych, z we -

wnątrz, jako stała rzeczywistość, którą sami dla siebie nazywamy – naszym światem

materialno-fizycznym. Powoli staje się coraz bardziej oczywiste, że tak jak Mikołaj

Kopernik prawie 500 lat temu spojrzał kiedyś inaczej na „istniejący wówczas” świat,

tak również i my powinniśmy zacząć szerzej postrzegać wszystko, co nas otacza i nas

tworzy, nie traktując siebie wciąż z całkowicie bezgraniczną pychą, jako „pępek Bo -

skiego dzieła stworzenia”.

248 Filozofia Ra’i postuluje istnienie dla wszystkich dokonujących się zdarzeń – choć

jest to jedynie hipoteza – dwóch rodzajów inercji (bezwładności, efektu trwania) –

„tradycyjną” oraz „odwróconą”. 

249 Do inercji „tradycyjnej” jesteśmy przyzwyczajeni, odbierając efekt, który tworzy,

jako podstawę i normę naszego świata materialnego. Inercja ta umożliwia zarówno

istnienie naszego świata, jak i umożliwia nam postrzeganie jego „trwania”. Powodu -

je, że skutki zaistniałych raz zdarzeń, możemy obserwować (doświadczać zmysło -

wo) przez jakiś czas, np.:

‒ zaistnienie Wielkiego Wybuchu, jako (umownego) początku istnienia naszego

świata, powoduje „trwanie” materii i tworzących ją form energii do momentu

naturalnego zakończenia istnienia lub naturalnego rozpoczęcia następnego cy -

klu istnienia;

‒ uformowanie się z obłoków pyłu, gwiazdy powoduje jej „trwanie” do momentu

naturalnego jej wypalenia; 

‒ wypiętrzenie się łańcucha górskiego powoduje jego „trwanie” do momentu

zniknięcia wskutek naturalnej erozji; 

‒ wybudowanie przez nas budowli powoduje jej „trwanie” do momentu natural -

nego rozsypania się czy rozbiórki; 

113113



‒ wyprodukowanie przez nas dowolnego produktu powoduje jego „trwanie” do

momentu jego naturalnego rozkładu lub przerobienia;

‒ z kolei wszelkie dokonujące się w naszym otoczeniu zdarzenia oraz pojawiające

się w nas myśli czy wypowiadane słowa generują powstawanie naszych emo -

cjonalnych stanów wzbudzenia i, również ich inercyjne „trwanie” w naszej pa -

mięci, przez jakiś czas, dopóki nie zostaną naturalnie zapomniane. 

Inercja ta wynika ze szczegółowo zaplanowanych w dziele stworzenia para -

metrów, różnych dla poszczególnych elementów dzieła – parametrów, nazywanych

następnie przez samych ludzi naturalnymi: naturalne zakończenie istnienia lub natu-

ralne rozpoczęcie następnego cyklu istnienia, naturalne wypalenie się, naturalna ero -

zja, naturalne rozsypanie się, naturalny rozkład, naturalne zapomnienie itd.

250 Drugim rodzajem inercji zdarzeń jest inercja „odwrócona”. O ile odbioru inercji

tradycyjnej dokonujemy za pomocą zmysłów, odbierając zmysłowo efekty trwania

zaistniałych już zdarzeń, o tyle inercja odwrócona przypisana jest do zdarzeń w sto -

sunku do szczeliny naszej teraźniejszości dopiero nadchodzących, które, jako niedo -

konane jeszcze w procesie projekcji, nie mogą być odbierane zmysłami, a jedynie po -

zazmysłowo. Każde mające nastąpić zdarzenie nie pojawia się znikąd, nagle, a jest

generowane w pewnym procesie wymuszanym przez stan rzeczywistości (wszyst -

kich elementów danego obszaru) chwili „zero” (teraźniejszość). Każde tworzące się

zdarzenie, dzięki inercji odwróconej, generuje przyciąganie kolejnych zdarzeń. Para -

metry tej inercji dla poszczególnych elementów dzieła stworzenia również zostały

odpowiednio zaplanowane/ określone przez Stwórcę według Jego zamiaru.

251 Do momentu zaistnienia zdarzenia, czyli do chwili, którą (następnie) odbieramy

subiektywnie jako teraźniejszą rzeczywistość, powinniśmy mówić raczej o możliwo -

ści wystąpienia danego zdarzenia. Dopiero w momencie samego przejścia „danej

możliwości” przez naszą szczelinę odbioru rzeczywistości możliwość ta zmienia się

ostatecznie w konkretne dla naszej zmysłowej świadomości zdarzenie. Do momentu

zaistnienia zdarzenia/ obserwacji wartość zdarzenia zawsze jest niejednoznaczna

(bardziej lub mniej, w zależności od skali obserwacji – inaczej zachowują się pojedyn-

cze subatomowe cząstki elementarne, a inaczej rzeczywistość w naszej skali wielko -

ści/ „gęstości” czy też świat kosmicznych układów makro). Wpływ na to, jak dane

zdarzenie zostanie nam finalnie wyświetlone, czyli jak zostanie przez nas odebrane

zmysłowo/ doświadczalnie, ma to, jaką wartość poprzednia chwilowa rzeczywistość

danego obszaru nadała temu zdarzeniu (wymusiła na tym zdarzeniu/ jaką wartość

114114



zdarzenia pobrała). (A używając bardziej technicznego języka przyszłości – o wartości wy -

świetlanego nam zdarzenia decyduje dominująca/ najsilniej wzbudzona częstotliwość/ dłu -

gość okresu dla danej linii zdarzeń w danym mikromomencie układu).

252 Wszystkie zdarzenia tworzące naszą chwilową rzeczywistość powodują przycią -

ganie następnych (możliwości) zdarzeń, a te za moment kolejnych itd. Niektóre zda -

rzenia czy większe grupy zdarzeń powodują powstawanie wręcz rozbudowanych

ścieżek/ śladów możliwości przyciąganych do naszej szczeliny ze zbioru wszystkich

możliwych zdarzeń. Ten fakt umożliwia niektórym osobom odbiór generujących się

już zdarzeń „przyszłych” w postaci wizji i jasnowidzenia, a także wszystkim nam –

w postaci snów, intuicji i przeczuć. Wyrocznie, wróżby, sny czy przeczucia nigdy nie

są jednak jednoznaczne, ponieważ nie potrafimy jak dotąd precyzyjnie definiować

wartości danego zdarzenia przed jego zaistnieniem. To dopiero stan rzeczywistości –

łącznie wszystkich jej elementów – w momencie zaistnienia zdarzenia, determinuje

(dla/ w naszym zakresie postrzegania) wartość tego zdarzenia.

KREACJA PRZYSZŁOŚCI

253 Jako ludzie, najczęściej uważamy, że nie mamy żadnego wpływu na to, co przy -

niesie nam przyszłość. Czasem uważamy, że to Opatrzność lub Bóg daje nam tę

przyszłość – wówczas modlimy się i prosimy Boga o takie, a nie inne ukształtowanie

pożądanej przez nas przyszłości. Często sądzimy, że powinniśmy wręcz czekać na

to, co sama przyszłość zechce nam przynieść i następnie to pokornie akceptować.

Wcale tak jednak nie jest – mamy wymierny wpływ na przyszłość poprzez jej kre -

ację: kształtowanie swojego mikroświata oraz w następstwie tego – swojego życia.

254 Możesz umożliwiać zaistnienie pożądanej przez siebie przyszłej rzeczywistości

poprzez odpowiednie kształtowanie swoich poszczególnych działań obecnych. Mo -

żesz świadomie kształtować swoją przyszłość, oczywiście wyłącznie w danym ci

przez Stwórcę mikrozakresie, ale możesz to robić i często to robisz, choć w ogóle się

nad tym nie zastanawiasz – to dlatego np. najpierw idziesz do szkoły, aby później

zdobyć lepiej płatną pracę; po to wysiewasz ziarna, aby później zebrać plon. Mimo

że przykłady te wydają się całkowicie oczywiste i naturalne, to właśnie tak działa na -

sza rzeczywistość – masz naprawdę znaczny wpływ na kreowanie mikrorzeczywi -

stości wokół siebie, a już na pewno na stwarzanie wyższego prawdopodobieństwa

wystąpienia zdarzeń przez siebie pożądanych. Im bardziej świadomie będziesz kre -

115115



ował(a) swoją rzeczywistość (pozostając jednak w naturalnej dla siebie równowadze

z tym, kim jesteś), tym bardziej spektakularny odniesiesz sukces. Życie tyle ci da, ile

sam(a) sobie z niego weźmiesz.

255 Jeżeli nie będziesz robić nic, to nie licz na to, że jakieś szczególne zdarzenie „nad -

płynie” do ciebie samo. Nawet jeżeli przypadkiem pojawi się w twoim obszarze ja -

kieś zdarzenie przez ciebie pożądane, to pewnie nie uda ci się wykorzystać możliwo -

ści, jakie daje, bo po prostu nie będziesz na nie odpowiednio przygotowany/a. Jeżeli

np. całkowicie bez mentalnego przygotowania wygrasz nagle miliony na loterii, to

najprawdopodobniej szybko je roztrwonisz, pozostając już nie tylko „goły/a”, ale

i
 

dodatkowo mocno sfrustrowany/a. Dlatego nie chciej liczyć wyłącznie na jakiś

szczególny „boski cud”, ale pracuj systematycznie na swój sukces i osiągaj go mały -

mi krokami, czerpiąc radość z małych kolejnych sukcesów, i co najważniejsze – za -

wsze dziel się tą radością z innymi, a większe sukcesy przyjdą do ciebie same. Suk -

ces, pozytywne nastawienie i działanie, przyciągają kolejne sukcesy, a frustracja i ne -

gatywne myśli, blokując pozytywne działanie, przyciągają jedynie kolejne frustracje

i ciągłą biedę.

256 To głównie dlatego ludzie bogaci są w stanie ciągle dalej się bogacić, podczas gdy

biedni są ciągle biedni. To nie jest tylko kwestia posiadania pieniędzy i obracania

nimi; to jest przede wszystkim kwestia właśnie pozytywnego myślenia i działania:

systematycznego budowania swojego mikroświata i precyzyjnego określania swoich

celów, a potem precyzyjnego ich realizowania. To wykreowane wcześniej sytuacje

przyciągają kolejne zdarzenia budujące kolejne możliwości. Jeżeli jesteś biedny,

a przy tym leniwy, jedyne, co przyciągniesz, to pewnie telefon od znajomych z pro -

pozycją „piwa” w barze za rogiem. A rzadko liczba wypitych piw przekłada się na

przyciągnięcie dostatniego życia.

257 Należy jednak pamiętać, że bogactwo jest kwestią względną, niekoniecznie wyni -

kającą ze zgromadzonych milionów. Bogactwo ma największą wartość, jeżeli ocenia -

my stan ducha. Lepiej być biednym i szczęśliwym, niż bogatym i nieszczęśliwym.

Największe bogactwo stanowi przede wszystkim: kochająca rodzina, dająca spełnie -

nie praca oraz dzielenie z innymi radości codziennego życia. Jeżeli nie potrafisz być

szczęśliwy/a bez pieniędzy, to i mając je, szczęśliwy/a nie będziesz.

116116



258

 
Sam(a) najpierw kształtuj swoje życie tak, jakbyś chciał(a) je przeżyć, i dopiero

równolegle proś Boga o pomoc i wsparcie. Pomóż przyszłym zdarzeniom

kształtować się
 
zgodnie z Twoim zamiarem, a nie licz na przypadek.

259
 

Jako ludzie, jesteśmy w stanie wspomagać się w przyciąganiu zdarzeń dla siebie pożą -

danych, stosując odpowiednie techniki. Najskuteczniejszymi dla ogółu populacji są: zapla -

nowane, celowe i systematyczne działanie (w tym również odpowiednie programowanie

swojej podświadomości) oraz równolegle: prośba o dodatkowe wsparcie Boga – wsparcie

energii Boga, realizowana poprzez wiarę i poprzez artykułowane punktowo konkretne ży -

czenie (zgłoszenie swoich potrzeb). 

Jeżeli Bóg daje nam możliwości, to je wykorzystujmy. Jeżeli Bóg daje nam narzędzia,

to je stosujmy. Bądźmy w życiu szczęśliwsi!

117117



II.4. Energie Boga.

260 Niezmiernie trudno jest próbować określać i nazywać coś, co wymyka się z moż -

liwości sprecyzowania ludzkim wyobrażeniem i nazwaniem. Jesteśmy w stanie jako

ludzie, co prawda, odbierać efekty jakichś zdarzeń i oddziaływań mających miejsce

wokół nas, jak i w nas samych, ale w szerszym kontekście, tak naprawdę nie umiemy

zupełnie nic powiedzieć na ich temat. Nie mamy żadnego pojęcia, czym jest życie

i
 

skąd się wzięło. Nie mamy również żadnego pojęcia, czym jest i skąd się wzięła

energia i materia oraz skąd się wzięły prawa, według których tak genialnie i prosto

połączona jest całość (w zakresie choćby tego, co jesteśmy w stanie dostrzec w swoim

otoczeniu).

261 Filozofia/ religia Radości Istnienia przyjmuje istnienie Boga (bliżej nieokreślonej

siły) jako stwórcy całości naszego dzieła stworzenia. To powoduje przyjęcie również

istnienia energii dedykowanych przez Stwórcę tworzonemu dziełu, które umożli -

wiają funkcjonowanie tego dzieła, oraz, zgodnie z ustalonymi przez Stwórcę prawa -

mi, tworzą sobą każdy obszar, jak i każdy, najdrobniejszy nawet element dzieła. 

262 Nie znamy jednak zupełnie natury tych energii – jedyne, co możemy obserwo -

wać, to wyłącznie widziane z wewnątrz efekty ich oddziaływania. Nie jesteśmy rów -

nież w stanie obserwować/ rejestrować samego procesu ich przesyłu – są one przeno-

szone albo za pomocą sposobów (rodzajów oddziaływań), których jeszcze nie pozna -

liśmy, albo przyczyną jest np. w ogóle brak możliwości rejestracji tych oddziaływań

w naszej wąskiej, trójwymiarowej rzeczywistości fizycznej.

263 Część oddziaływań i powstających w ten sposób zjawisk obserwujemy w sposób

„stały” na co dzień, traktując je przez to jako całkowicie normalne, wręcz podstawę

naszego świata, część z kolei zjawisk, z racji tego, że mają miejsce rzadziej, nie będąc

tak powszechnymi, jak te „normalne”, traktujemy jako nietypowe i nazywamy je

„paranormalnymi”.

264 Zjawiska zachodzące na co dzień, które wydają się już nam tak powszechne i nor-

malne, iż w żaden sposób nie chcemy ich traktować w kategoriach „cudu” – to

przede wszystkim świat fizyczny wokół nas: materia oraz wszystkie znane nam już

prawa fizyki, w tym oddziaływania łączące materię ze sobą, umożliwiając powsta -

118118



wanie większych, skomplikowanych struktur. Za całkowicie „normalne” i „oczywi -

ste” uważamy także istnienie życia oraz posiadanie przez siebie intelektu umożliwia-

jącego świadome kształtowanie swojego otoczenia.

265 Z kolei jako „paranormalne”, dziwne, nietypowe, wręcz „podejrzane”, traktuje -

my zjawiska, które co prawda obserwujemy, ale nie mamy żadnego pojęcia, do czego

dokładnie je przypisać – choćby: telepatia, psychokineza, pirokineza, jasnowidzenie,

wróżenie, lewitacja, spirytyzm, czarna magia, opętania, ale też pozytywna siła wiary,

np. nagłe uzdrowienia, objawienia, wizje, �w. „odpoczynek w Duchu Świętym” itd.

266 Mimo że przy dzisiejszym stanie wiedzy jakiekolwiek próby ścisłego nadawania

nazw składowych tym Boskim energiom nie mogą być uprawnione, to jednak pod -

czas obserwacji świata, jako ludzie, dostrzegamy pewne obszary, które można pró -

bować choćby umownie nazwać. Dlatego też Ra’i wydziela pięć podstawowych ob -

szarów świata Boga, nadając odpowiedzialność za ich funkcjonowanie pięciu umow -

nym formom energii. Wszystkie te obszary/ energie całkowicie się przenikają, będąc

obecne w każdym momencie i w każdym miejscu naszego świata fizyczno-material -

nego. Podział ten nie wyklucza istnienia innych obszarów i energii, których nie po -

trafimy jednak jako ludzkość na razie zauważać.

267 Trzeba zdecydowanie podkreślić, że podział tych obszarów/ energii jest czysto

umowny i ma jedynie służyć próbie filozoficznego oraz religijnego samookreślenia

się w przeogromnym i skomplikowanym świecie Boga. Zamierzamy jednak podzia -

łu tego używać do momentu, kiedy ludzkość będzie w stanie zaproponować lepsze

rozwiązanie.  Każda  próba  szerszego  opisu  świata  Boga  zawsze będzie

przypominać… zmagania pestki tkwiącej w jabłku na drzewie, która pragnie zrozu -

mieć i opisać całą galaktykę.

268 Filozofia i religia Ra’i przyjmuje pięć podstawowych obszarów/ energii naszego

świata:

• obszar/ energia natury;

• obszar/ energia życia;

• obszar/ energia samoświadomości;

• obszar/ energia zdarzeń;

• obszar/ energia wyższa, energia Boga (naprawcza, ale też sprawcza).

119119



269 Spośród tych energii największą i najbardziej spektakularną dla człowieka moc

sprawczą ma energia wyższa, a to, co ona człowiekowi umożliwia, jest najczęściej

w
 

religiach utożsamiane z bezpośrednim działaniem Boga. Bóg jednak przemawia

do nas i oddziaływuje na nas we wszystkich obszarach. W kategoriach Boskiego

„cudu” powinniśmy traktować więc wszystko, co nas otacza i wszystko, co nas two -

rzy, w każdym aspekcie – materialnym, mentalnym i duchowym. 

270 Wszystkie obszary/ energie tu wskazane pochodzą od Boga i są częścią energii

pierwotnej nadanej przez Stwórcę dziełu stworzenia w momencie jego kreacji, jed -

nakże ostatniemu z wymienionych obszarów będziemy nadawać nazwę „energia

Boga”, równorzędną z „energią wyższą”, aby podkreślić jej znaczenie w tradycyj -

nym rozumieniu siły Boga – w którym całość otaczającego nas świata traktujemy

jako powszechną i „należną nam” normę, a samego Boga chcemy poszukiwać gdzieś

bardzo daleko, w odległych zaświatach.

Ale przyjrzyjmy się poszczególnym obszarom/ energiom po kolei:

OBSZAR/ ENERGIA NATURY

271 Obszar ten i tworząca go energia to cały otaczający nas świat fizyczno-materialny

oraz dające się obserwować przez nas prawa, a także znane już obecnie energie

wchodzące w jego skład. Podstawę tego świata tworzy materia. Nie będę tu podej -

mował prób analizy, czym materia ta może być w ujęciu szerszym, a skupię się wy -

łącznie na tym, jak sami typowo postrzegamy nasz świat, będąc w tym świecie przez

Boga umiejscowieni poprzez „zakotwiczenie” za pomocą zmysłów.

272 Świat materialny porządkowany jest prawami nadanymi mu przez Stwórcę, na -

zywanymi przez ludzi – prawami natury. Ludzie zwykli nadawać prawom tym ran -

gę wręcz osobnego i samoistnego bytu, nazywając go Naturą. Pozostańmy dla wygo -

dy i uproszczenia opisu przy używaniu tego określenia, pamiętając jednak, że Natu -

ra/ natura to nie niezależny od Boga byt, a zbiór praw nadanych przez Stwórcę swo -

jemu dziełu, zarządzających tym dziełem (lub przynajmniej obszarem, w którym ist -

niejemy), a także dostrzegany przez nas samych „od środka” rezultat działania tych

praw. [ZOBACZ RÓWNIEŻ: 221–222]

120120



273 Natura, w niektórych szczególnych warunkach zaplanowanych przez Stwórcę,

generuje rozbudowane materialne struktury nazywane, w rozwinięciu, „życiem”.

W
 

warunkach ziemskich natura wykształciła bogate i bardzo różnorodne środowi -

sko życia ziemskiego, a następnie człowieka. 

274 Wszystkie ludzkie procesy życiowe są nierozerwalnie związane z warunkami pa -

nującymi na Ziemi. Jakakolwiek, niewielka nawet zmiana tych warunków w skali

globalnej, może spowodować (bezpośrednio czy też poprzez system naczyń połączo -

nych) niemal natychmiastowe wymarcie całego gatunku ludzkiego. Oddychamy,

spożywamy, przetwarzamy, jesteśmy elementem całego łańcucha zależności ukształ -

towanego na Ziemi przez naturę. Bez zrównoważonego dostępu do wszystkich skła -

dowych tego zbilansowanego i naturalnego dla nas środowiska nie jesteśmy w stanie

funkcjonować.

275 Nie da się żyć bez natury: nie da się żyć bez energii Słońca, bez ciepła, bez dnia,

bez powietrza, bez wody, bez jedzenia, bez rozmnażania się, bez emocji i bez tworze -

nia społecznych zależności. Nie da się żyć bez równowagi tych wszystkich elemen -

tów. Jeżeli zakłócony zostanie przez jakiś czas jakikolwiek z elementów naszego na -

turalnego środowiska, zaczynamy czuć się źle, zaczyna niedomagać nasze zdrowie

fizyczne i psychiczne.

276 Dlatego też filozofia i religia Radości Istnienia kładzie silny nacisk na istnienie

człowieka w naturalnej równowadze wszystkich elementów i składników ludzkiego

życia. Nie da się być normalnym człowiekiem bez wszystkich przewidzianych przez

Boga dla człowieka stanów tworzących dopiero łącznie równowagę, w tym równo -

wagę emocjonalną i zdrowie fizyczne. Nie da się być człowiekiem bez całości tego, co

otrzymujemy od Stwórcy: bez radości i bez smutków, bez szczęścia i bez cierpienia,

bez miłości i bez nienawiści, bez pragnienia i bez zaspokojenia, bez narodzin i bez

śmierci. 

277 Naturalny, ziemski świat pełen jest różnych materialnych energii, z których naj -

ważniejszą dla człowieka jest energia Słońca. To dzięki energii Słońca jesteśmy w sta -

nie żyć, czuć się dobrze, jak też naturalnie się relaksować i regenerować. Dużą część

tej energii odbija i reemituje ziemska materia, tak nieożywiona, jak i ożywiona – od -

bicie fal słonecznych od powietrza, ziemi i wody tworzy światło dzienne, reemisja

daje stałe ciepło, z kolei organizmy żywe, szczególnie roślinne, przetwarzają energię

121121



słoneczną, tworząc wspaniałe środowisko dla różnorodności koegzystującego ze

sobą życia, oddając przetworzoną energię całemu swojemu otoczeniu.

278 To dlatego w otoczeniu przyrody, szczególnie ożywionej, czujemy, że ładujemy

swoje akumulatory energetyczne, delektując się wzmocnionym przepływem od nich

silnych, pozytywnych energii. Przepływ ten wzmacnia jeszcze dodatkowo harmonij -

ny ruch materii – falowanie drzew na wietrze, traw, wody płynącej w rzece, fal mor -

skich czy chmur przesuwających się po niebie. Z kolei na dużych przestrzeniach po -

zbawionych większej ilości organizmów żywych (pustynia, morze, wysokie góry)

także odbieramy energię materii nieożywionej odbijaną przez potężne, naturalne

przestrzenie ziemi, wody i nieba. 

279 Będąc natomiast w przypadkowym tłumie ludzi, w mieście, odbieramy co praw -

da odbijaną i reemitowaną energię (choć już nie tylko tę nieskażoną – pozytywną, ale

i tę zużytą – negatywną), ale przede wszystkim odbieramy interpretowane przez

nasz umysł jako chaotyczne: wibracje strzępów słów, dźwięków, ruchów i zapa -

chów. To dlatego w dużych i hałaśliwych skupiskach ludzi i miastach czujemy się

źle, a jesteśmy w stanie regenerować się na łonie natury.

280 Warto pamiętać, że wszelkie nieumiejętnie projektowane i wznoszone przez człowieka

budowle mogą utrudniać przepływy energii, mogą powodować, że w pewnych miejscach

będziemy czuć się gorzej niż w innych – i to właśnie dlatego Chińczycy wraz z wyrastają -

cą z natury filozofią/ religią taoizmu stworzyli sztukę naturalnej i przyjaznej człowiekowi

organizacji przestrzeni – feng shui.

281 BÓG STWORZYŁ KAŻDEGO Z NAS W TAKI SPOSÓB, abyśmy otrzymywali ra -

dość i satysfakcję istnienia, będąc jedynie i aż – nikim więcej, niż po prostu sobą –

ABYŚMY BYLI CZŁOWIEKIEM. Będąc sobą, pozostajemy cały czas w naturalnej

równowadze z całym światem Boga. Zmuszając się do bycia kimś innym i ogranicza -

jąc się w niektórych naturalnych dla człowieka sferach – wypełniając np. jakieś nie -

naturalne nakazy religijne – utrudniamy naturalne przepływy energii świata powo -

dując lokalne zaburzenia równowagi. Zupełnie niepotrzebnie i ze szkodą dla natury

świata. Ze szkodą dla nas wszystkich. 

282 Bycie człowiekiem to także obowiązek korzystania z intelektu nadanego nam

przez Stwórcę. Jeżeli używamy intelektu mądrze, możemy jako gatunek istnieć

122122



w
 

pięknej symbiozie z naturalnym środowiskiem całego ziemskiego Raju. Jeżeli jed -

nak pozwalamy, by naszym światem rządził bezwzględnie chciwy kapitalizm połą -

czony z obłudą i korupcją politycznych elit, to sami niszczymy równowagę naszego

ziemskiego środowiska, narażając się na długotrwałe cierpienie, a może i… wyginię -

cie. [ZOBACZ RÓWNIEŻ: 1100–1107, 1137–1147]

OBSZAR/ ENERGIA ŻYCIA

283 Zarówno obszar życia, jak i naszej samoświadomości jego istnienia są obszarami

dla człowieka zdecydowanie najrealniejszymi i najważniejszymi. Wskazane poniżej

idee dotyczące energii życia oraz następnie energii samoświadomości nie stanowią

aspektów i pojęć niezbędnych do wyznawania filozofii/ religii Ra’i. Mają one jedynie

próbować pomóc nam zrozumieć świat Boga – nasz świat.

284 Filozofia i religia Radości Istnienia nie wyklucza, że życie wszystkich organi -

zmów w świecie fizycznym, które określamy jako organizmy żywe: roślin i zwierząt

oraz innych królestw wg odpowiednich kwalifikacji, a także całość wszelkiego inne -

go ewentualnego fizycznego życia pozaziemskiego korzysta z jednej zasilającej je

energii, wspólnej – energii życia. Proces zasilania „życiem” można porównać do zasi-

lania urządzeń bateriami, przy czym energia życia przenoszona jest w nieznany jesz -

cze sposób [262], mogąc również stanowić energię rozproszoną, bez jednego „typowe-

go” źródła.

285 W modelu tym, Stwórca projektując świat materialny, nadał co najmniej jednej

szczególnej konfiguracji materii możliwość odbioru i korzystania z energii życia oraz

zdolność samopowielania się (rozmnażania). W trakcie rozwoju Wszechświata natu -

ra [272] wytworzyła następnie co najmniej jedną strukturę zbudowaną według tej

konfiguracji, którą można uznać – zgodnie z terminologią człowieka – za pierwszy

organizm żywy. W trakcie miliardów cykli samopowielania się organizm ten roz -

mnożył się, ewoluując w wiele linii gatunkowych w ramach określonych przez

Stwórcę warunków brzegowych, tworząc dzisiejszą (co najmniej) ziemską różnorod -

ność gatunkową. Życie zostaje więc „uruchomione” jeden raz, na początku łańcucha

cyklów – w momencie wytworzenia przez naturę struktury mogącej odbierać energię

życia. Życie to następnie samopowiela się, rozmnażając się przy użyciu stale żywych

komórek (niekiedy czasowo „uśpionych”
 

[289]), zachowując w ten sposób ciągłość

swego istnienia. (Użyte powyżej określenie „co najmniej jeden” oznacza oczywiście, że za -

123123



projektowanych przez Stwórcę konfiguracji mogło być więcej oraz że natura mogła wytwo -

rzyć również więcej struktur, i możliwe, że nadal może je tworzyć. Powyższy model zawiera

w sobie również � . naturalną czy nawet, jak chcą niektórzy, „przypadkową” samoorganiza -

cję się materii w związki chemiczne mogące następnie utworzyć wspomnianą pierwszą żywą

strukturę).

286 Odbiór energii życia umożliwia każdej indywidualnej strukturze – organizmowi

– stałe podtrzymywanie procesów zmian: rozwoju, a następnie degradacji komórek,

według porządku określonego dla każdego rodzaju struktury (gatunku). Różnego

rodzaju zakłócenia przepływu energii życia w danym organizmie, objawiają się wy -

stępowaniem stanów odbiegających od naturalnej równowagi (zdrowia) – czyli cho -

robami. Z kolei moment całkowitego zaprzestania odbierania energii życia przez or -

ganizm – czy to w wyniku procesu jego naturalnego „starzenia się”, destrukcyjnej

choroby czy, np. w sytuacji nagłego wypadku, człowiek zwykł nazywać „śmiercią”

organizmu. Tzw. „wskrzeszenie umarłych” – odbywające się czy to poprzez pobu -

dzenie akcji serca, czy czasem „samoistnie”, a w niektórych szczególnych przypad -

kach poprzez modlitwę (przywołanie energii wyższej – naprawczej), powoduje roz -

poczęcie ponownego odbierania przez organizm tej życiodajnej dla niego energii za -

silającej.

287 Całość życia Wszechświata korzysta więc „tylko” z jednego, wspólnego źródła

energii życia. Na samej tylko Ziemi z energii tej korzysta setki septylionów (10 42),

o ile nie znacznie więcej organizmów – od prostych bakterii, poprzez rośliny, zwie -

rzęta, do człowieka. Żaden z tych organizmów nie tworzy jednak indywidualnego

i całkowicie autonomicznego „życia”, a stanowi „jedynie” rozbudowaną strukturę

materii, zasilanej jednakże energią życia i stanowiąc tym samym życie, zgodnie z za -

miarem i dziełem Stwórcy.

288
 

Przyjmuje się, że samych bakterii żyje na Ziemi ok. 5x10 30, czyli około 5 kwintylio -

nów, czyli dla kogoś, kto lubi zera: 5 000 000 000 000 000 000 000 000 000 000 bakterii.

W jednym gramie, czyli mniej więcej w jednej małej łyżeczce ziemskiej gleby znajduje się

średnio aż 40 mln (40
 

000
 
000) bakterii.

289 Idea istnienia zewnętrznej, „scentralizowanej” i niezależnej (niezwiązanej źródło -

wo z poszczególnymi organizmami) energii życia, uruchamiającej i podtrzymującej

jedynie funkcjonowanie przygotowanych wcześniej przez naturę odpowiednich

124124



struktur materialnych dedykowanych „procesowi życia” przez Stwórcę, w stosunko -

wo prosty „technicznie” sposób wydaje się obejmować/ wyjaśniać fenomen życia.

Model ten dość łatwo wyjaśnia: 

• fenomen istnienia życia – jego sposób; 

• fenomen trwania życia – jego całkowitą rozciągłość czasową;

• fenomen powielania/ rozmnażania/ przekazywania życia – jego sposób – jako

rozpoczęcie kolejnego cyklu istnienia powielanej struktury przy użyciu stale

żywej substancji/ komórek zaprogramowanych odpowiednio do osobniczego

rozwoju (lub w przypadku niektórych organizmów – substancji/ komórek

„czasowo uśpionych” – co może być też rozumiane, jako sytuacja, w której

już sam żywy organizm wytwarza nową strukturę nieaktywną życiowo, mo -

gącą dopiero w przyszłości, w odpowiednich warunkach środowiskowych,

zacząć odbierać energię życia);

• sposób zakłócania procesu życia – choroby;

• mechanizm zakończenia życia – śmierć;

• a także fenomen powszechnego istnienia gigantycznej liczby żywych organi -

zmów, występujących dodatkowo w tak różnorodnej palecie form fizycz -

nych.

OBSZAR/ ENERGIA SAMOŚWIADOMOŚCI

290 Niewykluczone, że część istot żywych oprócz energii życia, korzysta dodatkowo

z dedykowanej im przez Stwórcę � . „energii samoświadomości” („energia intelek-

tu”). Energia ta umożliwia wybranym gatunkom istot żywych „zauważenie swojego

istnienia”, co w przypadku człowieka przełożyło się np. na dynamiczny rozwój ga -

tunku i następnie cywilizacji ludzkiej. 

291 Nazwanie energii samoświadomości również energią intelektu nie oznacza, że

jest ona dedykowana wyłącznie istotom rozumnym w ludzkim pojmowaniu „rozu -

mu”. Mogą ją posiadać/ z niej korzystać także gatunki stojące na Ziemi poniżej po -

ziomu rozwoju człowieka, jak i oczywiście również ewentualne gatunki pozaziem -

skie, stojące w swoim rozwoju wyżej niż człowiek, a zakres korzystania z tej energii

jest determinowany ukształtowaniem gatunkowym.

292 Niewykluczone, że energia samoświadomości wchodzi w skład jakiejś wspólnej,

wyższej energii zbiorowej świadomości, umożliwiając łączenie się poszczególnych

125125



organizmów z tą „bazą świadomości wspólnej” (łączenie podświadome – w przy -

padku człowieka i istot stojących w rozwoju niżej od człowieka lub np. już świadome

– w przypadku istot stojących w rozwoju znacznie powyżej człowieka).

293 Przyjmujemy, że energia samoświadomości towarzyszy danej istocie podczas jej

życia, a po jej fizycznej śmierci powraca do wspólnej puli. Przyjmując takie założenie,

wydaje się, że energia samoświadomości, niosąc zapis energetyczny życia/ umysłu

danej istoty, umożliwia przyszłe korzystanie z tego zapisu (odczytywanie go) wy -

łącznie w ramach danego gatunku.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: DUSZA I TO CO DALEJ. AKAPITY: 426–430]

OBSZAR/ ENERGIA ZDARZEŃ

294 Energia zdarzeń odpowiada za obszar, który nazywamy naszym „losem”. Ob -

szar/ energia ta, została omówiona częściowo w poprzednim rozdziale, w sekcji: KRE-

ACJA PRZYSZŁOŚCI [253–259].

295 Dodatkowo należy zauważyć, że choć w mikroskali na wiele nadchodzących zda-

rzeń mamy samodzielnie jakiś wpływ poprzez kształtowanie swoim działaniem czy

też jego brakiem zdarzeń teraźniejszych, to istnieje również jakby podstawowe „zde -

terminowanie” naszego losu przez siłę wyższą powołującą nas do istnienia. Nie ma -

jąc przecież na to żadnego wpływu, zostajemy przydzieleni do życia w danym okre -

sie historycznym, danym obszarze świata, danym środowisku społecznym, zostaje

nam przydzielona jakaś płeć, cechy dziedziczone genetycznie, charakter itd. Nie

można również wykluczyć mogącego mieć miejsce jakiegoś bardziej szczegółowego

przypisania niektórych jednostek do wykonania konkretnych zadań, mierzonych je -

dynie zamiarem Boga.

296 Hinduizm i buddyzm wiążą z otrzymanym przez człowieka obecnie miejscem do

życia, uczynki „jego” życia poprzedniego. Szczególnie hinduizm łączy otrzymane

obecne istnienie z dobrymi lub złymi (wg hinduizmu) uczynkami dokonanymi przez

inkarnację duszy w poprzednim wcieleniu. Kościół Radości ISTNIENIA, o ile nie może

wykluczyć jakiegoś powiązania pomiędzy kolejnymi możliwymi „inkarnacjami”

energii samoświadomości, odrzucając jednak istnienie jakiejkolwiek „winy” człowie -

ka („grzechu”) względem Boga, odrzuca również próby wskazywania, jakie ludzkie

działania miałyby powodować jaką ewentualną przyszłą inkarnację towarzyszącej

126126



nam energii samoświadomości. Są to zbyt daleko idące próby opisu obszaru, na te -

mat którego człowiek, póki co nie ma zdecydowanie nic do powiedzenia.

297 Najistotniejszym w obserwacji świata w tym obszarze jest fakt, że z tego, co wi -

dać – biorąc pod uwagę równomierny na całym świecie (zgodny ze statystycznym

rozkładem naturalnym) rozkład przydzielonych ludziom osobniczo cech – dla

Stwórcy nie ma znaczenia, w którym miejscu swojego świata każdego z nas umiesz -

cza. Dodatkowo, skoro Bóg pozwala nam na „kształtowanie” „naszych” ludzkich, lo -

kalnych praw społecznych, w tym na tworzenie lokalnych podziałów różnej maści,

to najprawdopodobniej również wszystko, co robimy, w szerszej skali nie ma żadne -

go znaczenia. Cały czas poruszamy się jedynie w wyznaczonych nam granicach swo-

body, wyłącznie „przesypując piasek z jednego miejsca w drugie”.

298 Bez względu na czas i miejsce przydzielonego nam istnienia, Stwórca w każdym

momencie, każdemu z nas, zapewnia powszechny dostęp do siebie jako siły najwyż -

szej – do wszystkich swoich energii naturalnych, w tym do energii wyższej. To ener -

gia wyższa ma nadrzędną moc w stosunku do wszystkiego w naszym świecie,

w tym też również w stosunku do wszelkich ludzkich podziałów, ludzkich warto -

ściowań i umocowanej w nich ludzkiej „władzy”. To nasza prośba do Boga, zaufanie

i wiara w moc sprawczą Jego energii wyższej (połączone jednak nierozerwalnie z ży -

ciem w naturalnej równowadze istnienia) wyrównują nasze szanse względem innych

na życie radosne i szczęśliwe, na życie spełnione.

299 Dlatego też, aby być w życiu radosnym, szczęśliwym i spełnionym, nie trzeba sta-

rać się być kimś „szczególnie wyjątkowym”. Nie warto dążyć za wszelką cenę do

zdobycia, np. wielkiego majątku, wysokiego stanowiska czy zostania medialnym ce -

lebrytą, chcąc się za wszelką cenę wyróżnić. Nie warto pozbawiać się naturalnej rów -

nowagi istnienia (m.in.: rodzina, potomstwo, nieprzepracowywanie się, niewchodze -

nie w uzależnienia, brak nadmiernego stresu, życie możliwie blisko natury), dążąc za

wszelką cenę do uzyskania czegoś, co zostanie okupione właśnie wyrwaniem nas

z
 

tej równowagi. Niestety, chęć posiadania przewagi nad innymi, materializm i pie -

niądze coraz silniej kształtują główny nurt życia współczesnego świata – i dlatego,

siłą rzeczy, musimy być częścią, w tym też „niewolnikami” istniejącego systemu. Su -

marycznie jednak, to wyłącznie od naszych wyborów zależy, w jaki sposób i gdzie

uwijemy sobie gniazdo naszego życia. Bóg dociera równomiernie do wszystkich

gniazd, w każdym zakamarku Jego ogromnego świata.

127127



300

 
Jeżeli nie będziesz mieć odpowiedniego dystansu do otaczającego nas świata – do coraz

bardziej zachłannej, niby ludzkiej, ale jednak odhumanizowanej, materialistyczno-kon -

sumpcjonistycznej rzeczywistości, to ta kreowana przez cywilizację dominacji, sztuczna

i
 

„plastikowa” w swoim duchu rzeczywistość przesłoni ci całkowicie naturalną rzeczywi -

stość szerszą – jedności całego tworzącego nas świata Boga – w tym naturalnej równowa -

gi tworzącej nas natury i przyrody.

Jeżeli bez sprzeciwu pozwalasz, aby inni narzucali światu niewolniczy dla zdecydo -

wanej większości kult posiadania materialnego, z premedytacją tworząc silne różnice po -

siadania, rozwarstwienia społeczne, powszechną bylejakość życia i prymitywizm zacho -

wań społecznych biedoty, to nie dziw się, że świat dany nam przez Stwórcę do wspólnego

istnienia ciągle bardziej przypomina poorane cierpieniem pole bitwy (dla nielicznych –

o dominację, dla pozostałych – o przetrwanie), niż piękne i życiodajne dla wszystkich zie -

lone łąki Edenu.

301 To tylko od Ciebie – i od tego, jak sam(a) zorganizujesz się z innymi – zależy,

jak będzie wyglądał Twój świat. Nic w naszym świecie nie dzieje się bez

przyczyny i bez skutków, dlatego też Twój los oraz los Twoich dzieci i wnuków

jest zdecydowanie w Twoich rękach.

To wyłącznie od nas samych zależy jak będzie wyglądał nasz wspólny świat!

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: IV.3. ZAGADNIENIA SYSTEMOWE: 1060–1147]

OBSZAR/ ENERGIA WYŻSZA, ENERGIA BOGA

302 Energia wyższa jest najmniej dającym się określić obszarem naszego świata, choć

jak już wspomniałem wcześniej, potrafi powodować najbardziej spektakularne dla

obserwatora efekty. To działanie energii wyższej jest we wszystkich religiach świata

człowieka utożsamiane z bezpośrednim działaniem Boga (lub ogólnie, nadprzyro -

dzonej „siły wyższej”). (Bardzo prawdopodobne, że energia wyższa nie jest energią/ obsza -

rem jednorodnym, a zawierającym w sobie więcej składowych. Z uwagi jednak na to, że nie -

wiele jako ludzkość jesteśmy w stanie na jej temat obecnie powiedzieć, musimy przyjąć pewne

założenia [267], klasyfikując ten obszar/ energię wyłącznie na podstawie obserwowanych efek -

tów jej {zbiorczego} działania).

303 Filozofia/ religia Ra’i ocenia, że energia wyższa/ energia Boga jest sprawczo nad -

rzędna w stosunku do omówionych, poprzednich obszarów/ energii. Spaja sobą

wszystkie pozostałe obszary/ energie. Stoi całkowicie ponad jakimikolwiek podziała -

128128



mi naszego świata, w tym oczywiście wszelkimi podziałami ludzkimi. Dba o porząd-

kowanie i utrzymuje równowagę wszystkich obszarów – o ile nie całego dzieła stwo -

rzenia, to co najmniej naszego ludzkiego świata materialno-duchowego. 

304 Obszar/ energia wyższa została opisana częściowo w części I, w rozdziale 3 –

WSPÓLNA, WYŻSZA PERSPEKTYWA. AKAPITY: [54–69] oraz w innych częściach tej księgi. Zreasu-

mujmy tu w skrócie pogląd Ra’i na obszar/ energię wyższą, energię Boga: 

• 1
 

To do energii wyższej trafiają wszystkie modlitwy i prośby wszystkich ludzi

kierowane do poszczególnych bogów czy sił wyższych;

• 2
 

Bóg, Stwórca poprzez energię wyższą daje naturalne wsparcie każdemu, kto

to wsparcie chce otrzymać;

• 3
 

Nie ma znaczenia, w co człowiek wierzy, znaczenie ma sam akt wiary połą -

czony z otwarciem się na energię wyższą;

• 4 
Wiara w możliwość sprawczą przedmiotu swojej wiary, otwarcie się na

energię wyższą oraz wyrażana następnie konkretna prośba są w stanie spra -

wić otrzymanie tego, o co prosimy, choć przełożenie to jest najczęściej niewy -

mierne [319.2.15–16]. (Podlegamy oddziaływaniom złożonym i nie potrafimy

jednoznacznie wyizolować efektu działania wyłącznie tej energii);

• 5 Warunkiem możliwości zaistnienia spełnienia prośby (modlitwy) w przy -

padku większości ludzi jest to, że prośba nie powinna wychodzić poza ob -

szar dla człowieka naturalny i „realnie” możliwy do zaistnienia;

• 6
 Energia wyższa jest w stanie przywracać ludzkie ciało i umysł do stanu na -

turalnej równowagi – czyli do stanu zdrowia – oczyszczając i porządkując

przepływy energetyczne tworzące człowieka [RÓWNIEŻ: 304.22]. 7
 To energia wyż -

sza odpowiada za spektakularne uzdrowienia w sytuacjach, w których na -

ukowa medycyna nie widziała żadnych szans na uzdrowienie;

• 8
 Energia wyższa jest w stanie dawać człowiekowi większą możliwość kształ -

towania nadchodzącej przyszłości poprzez silniejsze energetycznie przycią -

ganie pożądanych przez proszącego zdarzeń [250–251] oraz, niewykluczone,

że działa również poprzez bezpośrednią ingerencję sprawczą;

129129



• 9

 

Energia wyższa może dawać człowiekowi wsparcie w postaci lepszego sa -

mopoczucia psychicznego oraz uzyskiwania wysokiego poziomu wewnętrz -

nej równowagi;

• 10

 

Energia wyższa może dawać człowiekowi poczucie znalezienia prawdy

i
 

znalezienia swojej drogi w życiu; 

• 11

 

Energia wyższa jest w stanie otwierać człowieka na doświadczanie uczucia

jedności ze światem;

• 12
 

Energia wyższa jest w stanie dawać człowiekowi poczucie duchowego

oświecenia; 

• 13
 

Energia wyższa może dawać człowiekowi wzmocnienie energetyczne (wy -

korzystywane, np. we wschodnich sztukach walki);

• 14 Energia wyższa może dawać człowiekowi wzmocnienie energetyczne

w niektórych ekstremalnych sytuacjach życiowych;

• 15 Energia wyższa może otwierać umysł świadomy człowieka na kontakt

z pozamaterialnymi obszarami naszego istnienia;

• 16 Sama energia wyższa ma ładunek „neutralny”. 17  Wszelki przekaz energe -

tyczny otrzymywany od energii wyższej „materializowany” jest dopiero po

stronie świadomego umysłu osoby (czy grupy osób) otrzymującej ten prze -

kaz. 18 To dopiero umysł odbiorcy nadaje tej energii wartość zgodną z wła -

snym stanem umysłu – świadomości i podświadomości. 19  Nie można wyklu-

czyć zjawiska „materializowania” wizji (przedmiotu swojej wiary), odbiera -

nego zmysłowo również przez osoby trzecie. 20
 Nie można także wykluczyć

zjawiska przekazywania energii wyższej „odbijanej” przez niektóre osoby

(przekaz ukierunkowany, również znaczeniowo, lub przypadkowy, świado -

my lub nieświadomy);

• 21
 Efektem działania „dopalacza” energetycznego uzyskanego dzięki otwar -

ciu się na energię wyższą mogą być (w skrajnych przypadkach) zarówno wi -

zje, objawienia czy stygmaty, jak i obsesje, nawiedzenia czy opętania [382];

• 22

 
Energia wyższa umożliwia powrót do stanu naturalnej równowagi umysłu/

ducha – czyli do stanu zdrowia – zarówno osób zablokowanych energetycz -

130130



nie w wyniku przekazów ukierunkowanych lub przypadkowych, jak i t w.

osób opętanych („wypędzenie złego ducha” – zaistniałego czy to w wyniku

samoinfekcji [304.18, 382], czy to przejęcia zewnętrznego [383]).

305 Energia wyższa Boga jest obecna wszędzie. Nie musimy jej poszukiwać nigdzie

daleko, wystarczy nauczyć się na nią otwierać. Otwarcia można dokonywać przez

modlitwę, rytuały, śpiew, muzykę, taniec, ale też medytację, ascezę czy używając in -

nych metod wypracowanych w praktyce przez poszczególne religie. Dobrze jest

otwierać się na nią w grupie – następuje wówczas silne wzmocnienie oddziaływania

energetycznego, jest to jednak indywidualna kwestia każdej osoby i praktykowanego

przez nią sposobu kontaktu z Bogiem.

306 Używanie większej liczby zmysłów pomaga w otwarciu się i otrzymaniu energe -

tycznego przekazu – przykładowo samotna modlitwa w myślach ma z reguły mniej -

szą moc niż modlitwa głośna, wspólna, wzmocniona dodatkowo jeszcze śpiewem,

muzyką, tańcem, poczuciem wspólnoty grupy, zapachem, np. kadzideł itd. Zmysły

dostarczają umysłowi bodźców stymulujących i pomagających otworzyć się na ener -

gię wyższą. 

307

• Słuch – słowa modlitwy, śpiew, muzyka, transowość dźwięków, pogłos świątyni;

• Wzrok – widok świętości (symboli, obrazów, rzeźb), wspólnota wiernych, transowość

ruchu podczas modlitwy, ruch tańca, udzielająca się energia i euforia innych;

• Dotyk – dotyk wibracji muzyki, dynamiki tańca, składanie rąk, zaciskanie rąk, trzy -

manie się wspólnie za ręce;

• Węch – kojarzący się wyjątkowo, mistycznie zapach, np. świątynnych kadzideł;

• Smak – smak spożywanych magicznych napojów czy magicznych pokarmów, np.

„Ciała Chrystusa” podczas chrześcijańskiego rytuału komunii. 

• Dodatkowo, odbierana wszystkimi zmysłami wspólna energia grupy powoduje wzbu -

dzenie wewnętrznego odczucia wyjątkowości obrzędu, rytuału, nabożeństwa – wy -

jątkowość i „magię” chwili. 

308 W momencie skutecznego otwarcia się na energię wyższą zaczynamy odczuwać

jej obecność wprowadzającą nas w stan niewypowiedzianie głębokiej fascynacji

i
 

równocześnie błogiego zawieszenia, w którym mamy pragnienie trwać i trwać. Od -

czuwamy radość, ale nie radość zwykłą, uzyskiwaną w stanie niewzbudzonym ener -

getycznie, ale Radość niezwykłą, głęboką, pełną, „wielowymiarową”, całościową, to -

131131



talną, połączoną jednocześnie z uczuciem wewnętrznego spokoju, ufności i pełnego

osadzenia „w Bogu”. Mamy szansę odczuwać wówczas cudowną jedność ze swoim

otoczeniem i z całym światem. 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: POJĘCIA WYŻSZE. JEDNOŚĆ W BOGU. AKAPITY: 341–343]

309 Czasami, wskutek silnego ładunku energetycznego, może się pojawić również

niekontrolowany przez naszą świadomość rodzaj euforii: zaczynamy się śmiać, pła -

kać, tarzać się, wyrzucać z siebie potoki niemających żadnego sensu „słów”, czasem

też… Działająca tak silnie energia wyższa Boga przełącza nas w „tryb oczyszczania”,

przejmując nad nami czasowo kontrolę. Zostaje wyłączona nasza świadomość; traci -

my równocześnie kontrolę nad swoimi emocjami. Odreagowujemy, podlegając

oczyszczeniu.

310 Każdy przepływ przez nas energii wyższej  oczyszcza nas, porządkując funkcjo -

nowanie naszego JA w aspektach: fizycznym, mentalnym i duchowym, idąc w stronę

przywracania nam naturalnej równowagi naszych istnień. Korzystajmy z tego natu -

ralnego Boskiego daru jak najczęściej. Nie ma przecież żadnego sensu pochłaniać

mnóstwa leków, substytutów, sterydów, antydepresantów czy kilogramów innego

sztucznego „badziewia”, jeżeli w tym samym momencie sam Bóg podaje nam swą

rękę! To, co naturalne, zawsze jest dla człowieka najlepsze. A tym bardziej jeszcze

przecież to co – nadnaturalne – skoro Made in Heaven!

311 Każda silna wiara człowieka (jej sam akt) wpływa na ludzkie poczucie bezpie -

czeństwa – „ bo jeśli Bóg z nami, to któż przeciw nam?!” –  dając człowiekowi twarde

oparcie i siłę. Siła ta wzmacnia dodatkowo wiarę, a silniejsza wiara daje kolejną siłę

„bycia w Bogu” oraz umożliwia wierzącemu łatwiejsze otwieranie się na energię

wyższą Boga. To swoiste perpetuum mobile powoduje, że siła wiary jest nie do przece -

nienia. Dlatego też wiara umożliwia ludziom wierzącym (bez względu na przedmiot

wiary) dostęp do energii, do których ludzie niewierzący, na własne życzenie dostępu

po prostu nie mają.

_________

312 Wiara oraz energia wyższa Stwórcy pomagają w życiu człowiekowi, ale nie roz -

wiążą one wielu ludzkich problemów za samych ludzi. W większości przypadków to

132132



my sami, lekceważąc potrzebę dbania o naturalną równowagę swojego życia, wplą -

tujemy się w kolejne sytuacje tworzące stopniowo problemy, a po chwili pętla tych

problemów coraz bardziej się na nas zaciska. No, a potem to już zgodnie z przysło -

wiem: Jak trwoga, to do Boga!

313 Bóg jest w stanie zdziałać wszystko, ale nie wtedy, kiedy my chcemy, a wyłącznie

wtedy, kiedy On chce. Dlatego, to przede wszystkim my sami powinniśmy pomagać

sobie poprzez niedziałanie przeciw naturze i przeciw sobie. Czasy się zmieniają i co -

raz b ardziej oddalamy się od natury i jej równowagi. Dlatego musimy szczególnie

dbać dzisiaj o to, w jaki sposób żyjemy oraz co jemy, a także dbać o to, żeby z jednej

strony… nie pożyczać za dużo, a z drugiej rozsądnie inwestować. Te trzy sfery – zły

sposób życia (stres, brak ruchu, brak stabilizacji), zły sposób odżywiania oraz zły

sposób planowania swoich finansów, odpowiadają wszędzie na świecie za zdecydo -

waną większość ludzkich problemów! Czyli recepta jest bardzo prosta: Sam(a) za -

cznij najpierw pomagać sobie, a Bóg na pewno ci wtedy jeszcze chętniej pomoże!

Zapamiętaj ten zestaw pojęć: modlitwa/ prośba – wymierne działanie własne – wia -

ra/ otwarcie się na energię wyższą.

_________

314 Szczerze zachęcam Cię do korzystania z Boskiej energii wyższej dostępnej dla

każdego, kto tylko chce się na nią otworzyć. Czynię to oczywiście poprzez mój 

Kościół Radości ISTNIENIA, gorąco Cię do niego zapraszając, ale tak naprawdę

gdziekolwiek i jakkolwiek otworzysz się na energię wyższą Stwórcy, 

poczujesz się wspaniale. Pamiętaj jednak, że Bóg jest jeden! 

Nie dziel więc swoją religią naszego wspólnego świata.

133133



II.5. Rozmowy z Bogiem. Modlitwy.

ROZMAWIAJ Z BOGIEM!

315 Bóg w każdym możliwym dla człowieka rozumieniu – zarówno jako Stwórca

źródłowy dzieła stworzenia i naszych istnień (pomysłodawca), jako Stwórca „fizycz -

ny” (projektant i wykonawca), jako Stwórca „duchowy” (Jego Wola tworząca i pod -

trzymująca) czy ostatecznie też jako sama Jego energia wyższa (porządkująca) – bę -

dąc istotą/ siłą/ substancją wielowymiarową, jest obecny wszędzie, w tym w każdej

cząstce naszej rzeczywistości i w każdym jej momencie. My również jesteśmy całko -

wicie zbudowani z materii/ energii należących do Stwóry. 

316 Dlatego też Boga nie musimy poszukiwać gdzieś daleko, w jakichś odległych za -

światach, próbując Go następnie z tych zaświatów przywoływać. By być blisko Boga,

odczuwać Jego stałą obecność i otrzymywać Jego łaski, nie musimy się zmuszać do

wiary w jakieś infantylnie naiwne religijne historie i wyobrażenia Boga czy stosować

jakieś skomplikowane zabiegi rytualne. Nie musimy stosować: wymyślnych sposo -

bów odmawiania modlitwy, różańca, wykonywania medytacji, ścisłego przestrzega -

nia reguł magicznych, rytuału nabożeństwa, odbywania rytualnej spowiedzi, spoży -

wania „świętych” pokarmów czy napojów, odbywania pokuty itd. Ponieważ wszyst -

ko, co nas tworzy jest częścią perfekcyjnie zaplanowanego i zrealizowanego, w tym

perfekcyjnie zbilansowanego dzieła Stwórcy, to w oczywisty sposób najbliżej Boga

zawsze będziemy się znajdować, pozostając w naturalnej dla nas równowadze sta -

nów naszego istnienia, zaprojektowanej dla nas właśnie przez Stwórcę. Chcąc, aby

nasze życie toczyło się dla nas jak najlepiej, pozostawajmy więc w równowadze na -

szych myśli, słów, czynów, stanu posiadania i relacji z innymi w sposób taki, jaki

czujemy, że wynika wprost z naszej natury, z naszego osobniczego, przydzielonego

nam (ludzkiego) „ja” [193].

317 Każda nasza rozmowa z samym sobą jest przez Boga słyszana. (Pamiętajmy, że

Bóg nie tylko słyszy ją obecnie, co przede wszystkim została przez Niego już „usłyszana”

w
 

trakcie kreacji dzieła stworzenia [243]. Bóg wie więc o nas wszystko, zdecydowanie więcej,

niż wiemy my sami).  Stwórca nie zamierza jednak w nasze życie ingerować bardziej,

niż wynika to z energii i procesów nadanych przez Niego światu poprzez dzieło

stworzenia – czyli przede wszystkim z Natury, budującej powszechną „statystyczną”

134134



równowagę stanów istnienia wszystkiego, w tym naszych istnień – jak i z nadrzędnej

w stosunku do Natury – energii wyższej – będącej w stanie między innymi „punkto -

wo” przywracać porządek istnienia obszarom wybitym z naturalnej równowagi

[304.6–7]. Bóg – poprzez samo dzieło stworzenia – daje nam więc swoje dodatkowe,

ponadnaturalne wsparcie (wsparcie w rozumieniu szerszym: naturalne). Stąd też, je -

żeli nasze myśli i słowa nie tyle będziemy kierować do samych siebie, ale będziemy

je świadomie kierować do naszego wyobrażenia Boga, do naszego przedmiotu wiary

(Boga osobowego, Boga nieosobowego, Opatrzności, Natury, sił przyrody, duchów

przodków, totemu, amuletu itd.
 

[67]), jako nasza prośba o Jego wsparcie, to ten ukie -

runkowany energetycznie przekaz ma szanse zostać przez Stwórcę (Jego energię

wyższą) wysłuchany (zwrotnie zrealizowany) [304.1–2]. Proście, a będzie wam dane.
 

318 Nie potrafimy jako ludzie świadomie działać wielopłaszczyznowo w jednym mo -

mencie, dlatego jest nam potrzebne wydzielenie cyklicznie pewnego czasu, który po -

święcimy jedynie na modlitwę, na rozmowę z naszym wyobrażeniem Boga – z na -

szym Bogiem. Świadome kierowanie naszych myśli, słów, uwag i próśb do Boga

pomaga nam. Pomaga zarówno poprzez możliwość otrzymania wsparcia energe -

tycznego energii wyższej, jak i poprzez samą świadomość posiadania nadprzyro -

dzonego opiekuna w naszym życiu . Nawet bez korzystania ze wsparcia energii

wyższej Stwórcy jesteśmy w stanie czuć się znacznie pewniej i bezpieczniej w życiu,

mając przekonanie/ wiarę, że nie jesteśmy w życiu sami, bo towarzyszy nam Bóg.  

319 Jeżeli chcemy uzyskać najbardziej wymierny dla siebie efekt, powinniśmy z Bogiem kon -

taktować się na trzy sposoby, łącznie:

1.    
1

 Cały czas, w każdej chwili życia, w każdej myśli i w każdym działaniu powinni -

śmy świadomie starać się pozostawać w jedności i równowadze ze wszystkim, co nas

otacza, ponieważ wykorzystujemy wówczas najlepiej, jak jest to możliwe (bez zakłó -

ceń), przepływy naturalnych energii świata Boga. 

   
2

 Zaklęciem otwierającym drzwi do obszaru jedności świata Boga są świadomie

wypowiadane słowa: „Dziękuję Ci Boże”. 3
 Dziękując Stwórcy wielokrotnie w ciągu

dnia, nawet symbolicznie – uśmiechem myśli, za to, co nam cały czas daje (24 godzi -

ny na dobę, 365 dni w roku, od zagnieżdżenia w łożysku matki, do śmierci), stajemy

się bardziej świadomi swoich istnień, zaczynając je równocześnie postrzegać jako nie -

rozerwalnie powiązane z całym otaczającym nas światem (jedność). 4

 
Zaczynamy od-

czuwać Radość naszych istnień, dostrzegając wszystko, co nas otacza i nas tworzy,

jako pochodzące od Boga i w Nim całkowicie umocowane.

135135



   
5

 

Powinniśmy dziękować Bogu za dobre samopoczucie, za pyszne jedzenie, za ładną

pogodę, za piękne kolory, za przyjemne myśli, za wartościowych ludzi spotykanych

na naszej drodze, ale też za wszystkie inne, czasem mniej miłe codzienne sytuacje, bę -

dące jednak konieczną przeciwwagą dla otrzymywanych radości.

2.
   

1

 

Powinniśmy wydzielać sobie specjalne momenty (1–2 razy dziennie) szczególnie

dedykowane przez nas spotkaniu z Bogiem. 2

 

Podstawowym elementem tych spotkań

powinna być rozmowa z Bogiem, a nie beznamiętne klepanie wyuczonych na pamięć

religijnych formułek, podczas gdy nasze myśli są zupełnie gdzie indziej. 3
 

Boga nie

trzeba specjalnie przywoływać, wystarczy do Niego kierować wypowiadane choćby

w
 

myśli słowa. 4
 

Rozmowa powinna się odbywać w skupieniu, powinna być szczera

i pełna (głęboka). 
   

5
 

Całkowicie otwórzmy się na Stwórcę i zapytajmy Go o sposób rozwiązania danego

problemu, który nas trapi; zaufajmy Mu, że jako patrzący z najwyższej perspektywy

Twórca wszechrzeczy naszego stworzenia, jest w stanie podsunąć nam najlepsze roz -

wiązanie każdego problemu. 6 
Niewykluczone, że odpowiedź od Boga otrzymamy po -

przez nagły impuls, przychodzącą z zewnętrznej przestrzeni myśl. 7  
Jeżeli nie otrzy -

mamy odpowiedzi, to może to oznaczać, że jest jeszcze za wcześnie na rozwiązanie

problemu i należy czekać, a i może problem po prostu niedługo „sam” się rozwiąże. 
   8 Równolegle do tej intymnej rozmowy z Bogiem możemy prosić Go o to, co jest dla

nas ważne. 9 Powinniśmy jasno i świadomie artykułować nasze prośby. 10  Prośby mu-

szą pochodzić z głębi nas, muszą być generowane przez nasze „serce”. 11  Im bardziej

pozostajemy w jedności z naszymi prośbami, tym większą potrafią mieć one moc.
12 Dobre efekty przynosi również wizualizacja spełnienia prośby. 13  Próbuj wytworzyć

w swoim umyśle obraz zawierający spełnienie prośby, ale nie staraj się robić tego na

siłę. Próbuj kreować obraz tak długo, aż zaczniesz dostrzegać wyraźne kształty i za -

chodzące zdarzenia zgodnie z twoim pragnieniem. 14
 Otwórz się całkowicie na energię

Boga i pozwól jej działać, a poczujesz w pewnym momencie, że pragnięte zdarzenie

„istnieje już realnie”, zaczynając powoli się wynurzać ze zbioru możliwych zdarzeń.
15
 Głęboka modlitwa/ prośba wzmocniona wizualizacją może bardzo pomóc przyciąga -

niu pożądanych zdarzeń, 16
 choć sama już następująca, jedna dla wszystkich rzeczy -

wistość jest wypadkową wielu różnych przyczyn i przyciągań, w tym wielu sprzecz -

nych ze sobą próśb. 17
 Im bardziej nasza prośba dotyczy obszaru dla człowieka natu -

ralnego i możliwego do zaistnienia, tym większa szansa na spełnienie naszej modli -

twy/ prośby. 

136136



3.

   

1

 

Powinniśmy dążyć do otwierania się na energię wyższą. Energia ta pełni rolę po -

rządkującą i naprawczą, jest energią nadrzędną w stosunku do wszystkich innych

energii świata Boga. Dlatego też zdecydowanie warto z energii tej korzystać. 2

 

Ener-

gia wyższa może przywracać nas do stanu naturalnej równowagi zarówno procesów

fizycznych, jak i mentalnych zachodzących w naszych ciałach i umysłach (czyli obda -

rowywać nas ponownym zdrowiem), może również pomagać nam w kształtowaniu

nadchodzących zdarzeń zgodnie z naszym pragnieniem. 
   

3

 

Na energię wyższą można otwierać się indywidualnie poprzez: modlitwę, medyta -

cję, muzykę, taniec lub według innych praktykowanych przez siebie sposobów, naj -

lepsze jednak efekty przynosi otwieranie się na nią w grupie. 4
 

Dlatego warto regular-

nie spotykać się w grupie osób chcących doświadczać tych samych stanów wyższych

spływających od Stwórcy. 5
 

Częstotliwość takich spotkań jest indywidualną sprawą

każdego człowieka, jednak spotkania 1–2 razy w tygodniu wydają się być optymalne,
6

 

jako z jednej strony niezakłócające normalnego rytmu życia człowieka, a z drugiej

strony dające regularność obcowania zarówno z energią wyższą Boga, jak i ze wspól -

notą swojego Kościoła. 7 A nie ma większej Radości, niż dzielenie się przepływami

energii Boga z innymi.

WYOBRAŻENIE BOGA I PODSTAWOWA MODLITWA KOŚCIOŁA RADOŚCI ISTNIENIA

320 Nie ma znaczenia, jakiej modlitwy będziesz używać. Nie ma również znaczenia,

jak będziesz nazywać Boga, do którego kierujesz swoją modlitwę. Jeżeli ma Ci to po -

móc, możesz Go nazywać: Jezusem, Allachem, Jahwe, Śiwą, Wisznu/ Kriszną, Buddą

itd. [1, 29, 314, 606, 785] Kościół Radości ISTNIENIA Boga jednak nazywa BOGIEM (oraz rów-

nież innymi nazwami ogólnymi: Stwórcą, Absolutem, WszechBogiem czy Twórcą

wszechrzeczy naszego stworzenia), ponieważ nadawanie Mu jakichkolwiek nazw –

a szczególnie już tych w brzmieniu dotychczasowego nazewnictwa religijnego – po -

woduje, że nadaje się Bogu równocześnie cechy i wartościowania całkowicie Mu

obce, nieprawdziwe, fałszywe. 

321 Jeżeli masz potrzebę, możesz Boga i/ lub Jego energię wizualizować w swoim

umyśle w dowolny sposób. Jeżeli ułatwi Ci to kontakt ze Stwórcą, możesz korzystać

z pośrednictwa Aniołów, do nich kierując swoje modlitwy – np. do swojego indywi -

dualnego Anioła Stróża. Większa liczba bóstw, świętych, błogosławionych, relikwii,

obrazów czy innych przedmiotów wiary prowadzi jednak do rozpraszania obszaru

wiary i rozmywania „obrazu” Boga, którego większość z nas postrzega raczej jako

137137



Źródło punktowe („osobowe”) niż rozproszone. Zdecydowanie lepiej jest więc sku -

pić się na jednym symbolu Boga, niż tworzyć mnogość osobnych Jego obrazów, tym

bardziej, że używanie tego samego wyobrażenia Stwórcy może nam wszystkim rów -

nież pomóc w jednoczeniu wspólnoty Ra’i.

322 Dlatego też Kościół Radości ISTNIENIA, odczuwając obecność Stwórcy wszędzie wo -

kół nas, zdając sobie jednak sprawę z ludzkiej potrzeby posiadania „kotwicy”, jako

wymiernego wyobrażenia rzeczy niewymiernych, używa następujących symboli, po-

magających naszym wiernym w otwieraniu się na Boga:

• Bóg jest wyobrażany jako promieniująca białym światłem na całe dzieło

stworzenia – świetlista kula (/okrąg);

• Symbolem Kościoła Radości ISTNIENIA oraz filozofii i religii Radości Istnienia

Ra’i, skupiającym na sobie Boską moc, a następnie oddającym tę moc otocze -

niu, jest symbol YOM [476–481];

• W kontakcie z Bogiem mogą człowiekowi pomagać Anioły – duchowe istoty

wyższe, stojące w hierarchii stworzenia wyżej niż człowiek.

323 Podstawowa modlitwa Kościoła Radości ISTNIENIA brzmi następująco: 

• Dla tych, którzy wciąż szukają szczęścia i spełnienia w życiu:

   „Panie Boże, Stwórco, właścicielu mojego istnienia – mojego życia i śmierci, dziękuję Ci

za daną mi świadomość obecności w Twoim świecie. Dziękuję za piękno tego świata, za

jego ogrom, różnorodność, harmonię i równowagę. Dziękuję za radość mojego istnienia

i proszę, by trwała we mnie zawsze.

   Proszę Cię o pomoc w realizacji moich planów i o to, bym znalazł(a) w życiu szczęście

i
 

spełnienie, a później już ich nigdy nie utracił(a). 

   
Proszę Cię o zdrowie dla moich najbliższych i dla mnie oraz o pokój dla całego świata.

Proszę, by każdy znalazł swoje miejsce w życiu i odnalazł naturalną radość istnienia

w
 

jedności z całym Twoim wszechświatem”.

138138



• Dla tych, którzy już odnaleźli szczęście i spełnienie w życiu:

   
„Panie Boże, Stwórco, właścicielu mojego istnienia – mojego życia i śmierci, dziękuję Ci

za daną mi świadomość obecności w Twoim świecie. Dziękuję za piękno tego świata, za

jego ogrom, różnorodność, harmonię i równowagę. Dziękuję za radość mojego istnienia

i
 

proszę, by trwała we mnie zawsze.
   

Proszę Cię o pomoc w realizacji moich planów. Dziękuję Ci za szczęście i spełnienie

w
 

życiu, i proszę, abym już ich nigdy nie utracił(a).
   

Proszę Cię o zdrowie dla moich najbliższych i dla mnie oraz o pokój dla całego świata.

Proszę, by każdy znalazł swoje miejsce w życiu i odnalazł naturalną radość istnienia

w jedności z całym Twoim wszechświatem”.

139139



II.6. Pojęcia wyższe.

MIŁOŚĆ CZŁOWIEKA A MIŁOŚĆ BOGA. JEDNOŚĆ W BOGU

324 Miłość jest uczuciem, bez którego ludzkie życie staje się szare, jałowe, niepełne

i
 

niespełnione. Miłość daje nam energię wyjątkową i umożliwia czynienie rzeczy wy -

jątkowych. Miłość pomiędzy dwojgiem ludzi, w swojej formie idealnej – w pełni od -

wzajemnionej – jest szczególnym darem Stwórcy dla człowieka: darem niesamowi -

tym, bezcennym, darem wyjątkowym.

325 Każdemu chciałoby się życzyć, aby mógł w życiu kochać i aby jego miłość była

w pełni odwzajemniona oraz aby ten piękny stan trwał jak najdłużej, oczywiście naj -

lepiej zawsze. Życie jednak pokazuje, że miłość pojawia się przede wszystkim wtedy,

gdy jest czas na rozpoczęcie cyklu narodzin kolejnego pokolenia i służy głównie spo -

jeniu związku dwojga ludzi, zapewniając poprzez stabilizację związku wyższe bez -

pieczeństwo rozwoju potomstwa do momentu, kiedy cykl będzie się mógł powtó -

rzyć. Po wielu latach w małżeństwie czy w związku miłość z reguły przygasa, prze -

chodząc w najlepszym przypadku w pozytywne przywiązanie. Często jednak po mi -

łości zostaje jedynie przyzwyczajenie i wygoda wspólnego życia albo strach przed

rozstaniem i widmem życia osobno po wielu latach życia razem. W przypadku miło -

ści rodziców do dziecka i dziecka do rodziców uczucie miłości mocno spaja więź ro -

dzinną i daje możliwość bezpiecznego wychowania potomstwa. Po usamodzielnie -

niu się dziecka, miłość, choć już miłość dojrzała, jest w stanie nadal spajać rodzinę

i pomagać jej członkom w czerpaniu satysfakcji istnienia. Miłość łączy też czasem

dwie osoby starsze czy też nieheteroseksualne dając im, choć już bez możliwości po -

siadania potomstwa, wspólną radość życia. 

326 Pomimo tego, że odbieramy miłość jako uczucie wyjątkowe i zawsze pożądane,

nie jest ona uczuciem idealnym. Miłość sama w sobie nie daje radości – radość przy -

chodzi dopiero wtedy, kiedy miłość jest odwzajemniona. Stąd też miłość połączona

z
 

cierpieniem staje się bardziej przekleństwem, niż błogosławieństwem. Miłość w ro -

zumieniu ludzkim nie jest więc najwyższym uczuciem (oraz prawem i zasadą) dzieła

stworzenia mającym spajać swoją mocą tak olbrzymi i różnorodny świat i wszech -

świat Boga.

140140



327 Mimo to, wiele religii świata utożsamia Boga w taki czy inny sposób z miłością,

twierdząc, że, np.: Bóg jest miłością, Bóg kocha ludzi czy ich „miłuje”, jest miłosier -

ny, litościwy itd. Religie te jednak nie potrafią tej „miłości Boga” ująć w sposób moż -

liwie całościowy i pełny (na tyle, na ile to możliwe), co powoduje, że w każdym

przypadku obraz stosunku Stwórcy do ludzi i całego dzieła stworzenia jest niejedno -

znaczny i pełen sprzeczności, np. Bóg jest miłością i kocha ludzi, ale równocześnie

surowo ich karze czy akceptuje ludobójstwa coraz bardziej krwawych wojen czło -

wieka. Religijne uzasadnianie istnienia „miłości Boga” odbywa się więc bardziej na

zasadzie: Słyszymy, że gdzieś dzwoni, ale nie za bardzo wiemy gdzie.

328 Spośród wszystkich religii świata w największym „kłopocie” jest chrześcijaństwo,

w którym pojęcie miłości jest szczególnie obecne – można powiedzieć nawet, że

wręcz na pojęciu „miłości” i „umiłowania”, zbudowana jest cała chrześcijańska reli -

gia wraz z tysiącami jej odłamów. Tymczasem chrześcijaństwo znacznie spłyca pro -

blem „miłości Boga”, budując całą swoją religię na błędnie przyjętych kiedyś (po

śmierci Jezusa w I w. n.e. i później) założeniach co do miłości Boga. Nie – miłości Je -

zusa do ludzi, ale Najwyższego Boga Ojca do ludzi i tym samym do Jezusa (Jezusa,

który był człowiekiem, mówiąc o sobie jedynie, że jest synem bożym, a został wynie -

siony do miana Boga później, przez samych ludzi). To powoduje, że przekazywany

przez chrześcijaństwo przez prawie dwadzieścia wieków obraz Boga i świata jest

niepełny, okrojony i przez to nieprawdziwy, czyli fałszywy. Chrześcijaństwo nie ro-

zumie głębi pojęcia „miłości Boga”, przyjmując go wyłącznie powierzchownie.

329 Chrześcijaństwo najczęściej używa pojęcia „miłość” w formie: „umiłowanie” –

umiłowanie człowieka przez Boga, umiłowanie Boga przez człowieka oraz umiłowa -

nie człowieka przez człowieka. O ile jeszcze można by zrozumieć intencję twórców

chrześcijaństwa, że chrześcijański Bóg – Jezus umiłował wszystkich ludzi, oddając

swoje życie za zbawienie innych (wymazanie winy za „grzechy”), oraz zwrotnie, że

należy umiłować tego dobrego Boga, o tyle już idea umiłowania człowieka przez

człowieka, szczególnie w skali makro, bez szerszego i pełniejszego rozumienia po-

jęcia „miłości Boga”, jest czystą utopią. „Umiłowanie bliźniego” może istnieć co naj-

wyżej jedynie w niewielkich społecznościach grupujących członków według jakiegoś

klucza wynikającego z nienaturalnej w rozumieniu całości gatunku ludzkiego ideolo-

gii, np.: sekta religijna czy lokalna komuna społeczna. Każdy stara się być wtedy bar -

dziej niż zwykle uprzejmy, przyjazny i pomocny dla drugiej osoby. Natomiast prze -

cież już w każdym większym skupisku ludzi stanem naturalnym jest całkowita róż -

norodność!

141141



330 O ile jeszcze kiedyś, 2
 
000 lat temu, osady ludzkie liczyły jedynie po kilkaset czy

kilka tysięcy ludzi, a całe państwa kilkadziesiąt tysięcy istnień, o tyle dzisiaj nie bar -

dzo wiadomo, jak takie „umiłowanie bliźniego swego” miałoby być realizowane

w
 

przypadku ośmiomiliardowej populacji świata (7
 
950

 
000

 
000). A co za kilkaset lat,

kiedy na świecie może być już i kilkaset miliardów ludzi? A jeżeli do tego dołączą za

jakiś czas inne istoty Wszechświata? Czy wszyscy mają się darzyć miłością i
 

umiło-

waniem jedynie dlatego, że ktoś tak kiedyś zapamiętał, że ktoś inny tak powiedział,

a potem zapisano to w Biblii? Jest to przecież najczystszą utopią!

331
 

Namawianie przez chrześcijańskich kaznodziejów, wszystkich, do umiłowa -

nia bliźniego bez jednoczesnego rozumienia i wyraźnego artykułowania głębo -

kiej istoty i przyczyny, w tym również potrzeby tego umiłowania, świadczy

o ich systemowych niekompetencjach w przekazywaniu ludziom „zagadnienia”

Boga oraz o ich wyraźnym odrealnieniu w postrzeganiu codziennego świata . Na-

mawianie ludzi do tego, aby darzyć miłością wszystkich wokół siebie wyłącznie dlatego, że

tak mówi chrześcijańskie „pismo święte” – Biblia („skoro Jezus tak nakazał”) – jest nie

tylko płytkie, ale stoi wręcz w sprzeczności z… wolą Stwórcy, Boga, który przecież stwo -

rzył świat człowieka jako zdecydowanie różnorodny: zarówno „kochający”, jak i „nienawi -

dzący”!

[WIĘCEJ O PISMACH „ŚWIĘTYCH”: ROZDZIAŁ III.3. GDZIE LEŻĄ DZISIEJSZE PROBLEMY RELIGII?: 674–788]

332 Nie można na siłę próbować kochać całego świata i ciągle nadstawiać drugi poli -

czek, mimo że leją cię bez opamiętania. Bez rozumienia głębi pojęcia „miłości Boga”

i tym samym przyczyny słów Jezusa, propozycja ciągłego nadstawiania policzka sta -

je się całkowicie niezrozumiałym gestem. Nie bądź naiwny(a). Różnorodny, stworzo-

ny przez Boga świat ludzki w skali makro, nie tylko cię nie kocha, ale nawet cię nie

potrzebuje! Bez świadomości dlaczego i jak ten świat należy „kochać”, twoja miłość

będzie nieszczęśliwa, bowiem pozostanie nieodwzajemniona. A nie warto być mę -

czennikiem w imię jedynie półprawd. 

333 Bóg stworzył cię jako człowieka żyjącego w fizycznym i materialnym świecie

ludzkim – jako jednostkę, która ma współistnieć i współpracować z innymi w imię

realizacji wspólnego życia, a nie w imię wspólnej „miłości”. Masz być sobą – takim/ą,

jakim/ą stworzył cię BÓG. Takim/ą jakim/ą czujesz, że jesteś w środku, a nie kimś in -

nym na siłę. Jeżeli czujesz, że chcesz kochać – kochaj! Jeżeli czujesz, że musisz niena -

widzić – nienawidź! To są ludzkie uczucia, tak zostaliśmy przez Stwórcę stworzeni.

142142



Jesteś człowiekiem i zachowuj się jak człowiek – to sam Bóg tego chce! Gdyby nasz

Stwórca chciał nas stworzyć innymi, to by to niewątpliwie uczynił. Najpierw musisz

to zrozumieć, by kiedyś móc może dostąpić oświecenia. Nie ma innej drogi.

334 To Stwórca stworzył wszystkie ludzkie uczucia, tak „pozytywne”, jak i „nega -

tywne”, będące swoimi wzajemnymi przeciwieństwami. Bez istnienia przeciwieństw

nie bylibyśmy w stanie uczuć w ogóle rozpoznawać. Na tym polega piękno całego

świata Boga, że jest różnorodny. Wszystko, co istnieje w dziele stworzenia jest odpo -

wiednio „umiejscowione”, stanowiąc język wyrazu Boga Stwórcy – czy chcemy więc

walczyć z samym Bogiem?! Z jednej strony Stwórca, planując swoje dzieło stworze -

nia, przydzielił ludziom więcej cech, które sami określamy jako „społecznie pozy -

tywne”, ponieważ zapewne uznał, że inaczej gatunek ludzki nie byłby w stanie

w ogóle przetrwać. Z drugiej strony, wszystkie cechy – tak „pozytywne”, jak i „nega-

tywne” – pochodzą od Stwórcy, wzajemnie się jednak i całkowicie uzupełniają, i cał -

kowicie równoważą. I co najważniejsze – na wyższym poziomie postrzegania i od -

bioru rzeczywistości świata (i wszechświata) Boga [142, 143 ], cechy te przestają mieć

wręcz jakiekolwiek znaczenie.

__________

335 Wszelkie znane człowiekowi pojęcia, w tym, np.: miłość, wierność,

pracowitość, prawdomówność, czy: życie, byt, materia, świat fizyczny itd., jak i ich

przeciwieństwa: nienawiść, zdrada, lenistwo, kłamstwo, śmierć, niebyt,

antymateria, świat duchowy, są częścią jednej, wyższej natury, wspólnej dla

całego świata i następnie całego dzieła stworzenia. 

Tą wspólną naturą świata jest – JEDNOŚĆ.

Wszystko, co istnieje, łączy się w Jedność i z Jedności równocześnie wynika.

Jedność z całym światem, z całym wszechświatem Boga, i tym samym – 

JEDNOŚĆ W BOGU, w Jego Woli, łącząca i spajająca wszystko. 

Nic nie istnieje w oderwaniu od reszty, a wszystko funkcjonuje według

mechanizmów zaprogramowanych w dziele Boskiego stworzenia, stanowiąc

nierozerwalną, idealnie uzupełniającą się całość.

336 Wszystko, co istnieje w świecie Boga jest ze sobą połączone i nie może istnieć sa -

modzielnie, bowiem nie ma niczego (w ludzkim rozumieniu – oprócz Absolutu

143143



Stwórcy), co mogłoby istnieć samo, bez tworzącego go uzupełnienia, będącego zara -

zem jego logicznym i energetycznym dopełnieniem. Radość nie mogłaby zupełnie

zostać nawet przez człowieka zauważona, jeżeliby nie istniało przeciwne jej pojęcie

smutku. Tak samo, np.: szczęście – cierpienie, miłość – nienawiść itd. [ZOBACZ RÓWNIEŻ:

372]

 
Wszystko w dziele stworzenia idealnie się uzupełnia, a występujące różnice, wi -

dziane na poszczególnych poziomach postrzegania, to jedynie lokalne, zawsze pozo -

stające ze sobą sumarycznie w równowadze, stany wzbudzenia poszczególnych ob -

szarów dzieła nadane naszemu światu według zamiaru i woli Stwórcy. 

337 Wszystkie jednak te pozornie różne elementy, zawsze, na nieco wyższym pozio -

mie postrzegania, tworzą doskonale uzupełniającą się i nierozdzielną całość, stano -

wiąc całkowitą ze sobą jedność. Każdy, najmniejszy nawet element dzieła stworze -

nia, tworzy dopiero z wszystkimi, różnymi od siebie, innymi elementami w swoim

obszarze, całość. Z jednej strony więc, to poszczególne „autonomiczne” „cegiełki”

budują całość, tworząc sobą jedność, ale z drugiej strony – całkowicie nie są one

w stanie istnieć bez tworzącej je przyczyny, jaką jest całość. Czyli sumarycznie – ca -

łość dzieła Boskiego stworzenia.

338 Można, choćby w zawężonym przybliżeniu, próbować zrozumieć, na czym polega zja -

wisko jedności elementów świata Boga:

Różne od siebie kolory – od głębokiej czerwieni do fioletu (czerwony, pomarańczowy,

żółty, zielony, niebieski, granatowy i fioletowy), połączone ze sobą, tworzą kolor biały. Ko -

lor biały jest formą jedności, którą wszystkie kolory tworzą, pozostając jednocześnie jej

nierozerwalną częścią – bez któregokolwiek koloru składowego, kolor biały nie mógłby ist -

nieć.

Wodę tworzą atomy dwóch całkowicie różnych od siebie pierwiastków – wodoru i tle -

nu. Zarówno wodór, jak i tlen osobno, mogą być niebezpieczne i wybuchowe. Na – w pew -

nym sensie – wyższym poziomie postrzegania, tworzą jednak wspólnie życiodajną czą -

steczkę wody, pozostając ze sobą w jedności. Składników tworzących wodę nie można już

wówczas analizować osobno, w oderwaniu od siebie.

Rodzina to grupa osób (rodzice, dzieci), które posiadają przeróżne cechy indywidual -

ne – różną płeć, różny wiek, różny wzrost, kolor włosów, różne charaktery – ale ta podzie -

lona pozornymi różnicami grupa jest odbierana jako jedność, jako podstawowa jednostka

społeczna. Z kolei różne rodziny widziane z kolejnego poziomu tworzą społeczność, na -

stępnie społeczeństwo i cały naród, pozostając ze sobą cały czas w odpowiedniej dla siebie

i
 

dla poziomu ich postrzegania, formie jedności.

144144



__________

339 Jak wskazałem, istotą wszechświata Boga i naturalnym stanem wielowymiarowej

jego harmonii jest jedność tworzących go elementów, choć w naszym codziennym

życiu, czyli na poziomie fizycznego ludzkiego odbioru rzeczywistości zmysłowej, nie

jesteśmy w stanie tej jedności łatwo dostrzec. W przypadku ludzi, możliwość rozpo -

częcia odbierania harmonii jedności rozpoczyna się dopiero przy wprowadzeniu się

w stan wyższej świadomości umysłu, będący jednym ze stanów na drodze do osią -

gnięcia całkowitego wyzwolenia z cielesności fizycznej i całkowitego uwolnienia

umysłu, którego to jednak stanu nie da się osiągnąć w sposób bardziej trwały w na -

szym codziennym życiu.

340 „Rzeczywistość” naszego świata odbieramy poprzez zmysły łączące naszą świa -

domość ze światem zewnętrznym. Świadomość w ciągu całego życia fizycznego

kształtuje się oraz funkcjonuje w oparciu o doświadczenia zmysłowe, na podstawie

których generuje następnie pragnienia zaspokajane ponownie za pomocą zmysłów.

Dzięki otwarciu się na energię wyższą lub stosując odpowiednie techniki medytacyj -

ne, możemy uzyskać czasowe wyłączenie (całkowite wyciszenie) zmysłów. Przesta -

jemy wówczas wartościować odbieraną rzeczywistość w sposób oparty na doświad -

czeniach świata zmysłów, pozbywając się jednocześnie wszelkich pragnień. Możemy

wtedy zacząć odczuwać niesamowitą harmonię i jedność wszystkiego – niedającą się

opisać słowami, całkowitą jedność ze światem.

341 Stan ten sprawia, że nagle znikają wszelkie potrzeby, do których byliśmy (jesteśmy)

przyzwyczajeni w fizycznym, ziemskim życiu. To, co do tej pory było dla nas ważne, prze -

staje mieć jakiekolwiek znaczenie. Zupełnie jak za dotknięciem czarodziejskiej różdżki, zni -

ka potrzeba posiadania materialnego czy konkurowania o cokolwiek z innymi. Znikają

również wszelkie uczucia negatywne: nienawiść, zawiść, zazdrość, znikają wszystkie pro -

blemy życia. Zaczynamy odczuwać Jedność z całym światem – całkowitą i niepodlegającą

żadnemu warunkowaniu spójność, wielowymiarowe zespolenie świata w każdym jego

aspekcie. Całość przestrzeni, w której się „zawieszamy”, jest niczym łożysko matki – bez -

pieczne, przyjazne, dobre. To z tym odczuwanym uczuciem utożsamiana jest najbardziej

bliskość Boga.

342
 

I to dopiero temu uczuciu, którego możemy doznać w momencie wejścia w wyż -

szy stan świadomości umysłu, mamy tak naprawdę prawo nadawać nazwę Miłości

145145



Boga, ponieważ wszystko, cały otaczający nas świat zaczynamy odbierać wówczas

jako jedną wielką, cudowną JEDNOŚĆ. Nazywanie odczuwanego uczucia jedności

określeniem „miłość”, rozumianego w kategoriach miłości ludzkiej, nie jest absolut -

nie w stanie oddać głębi tego uczucia. Zrozumieć pojęcie JEDNOŚCI świata Boga i to,

na czym polega uczucie Miłości Boga może wyłącznie osoba, która choć raz do -

świadczyła takiego wyższego stanu świadomości (została choćby nim „muśnięta”).

Zrozumieć w postaci: poczuć choć raz – ale zapamiętać już na zawsze.

343
 

Moim głębokim pragnieniem jest, aby każdy mieszkaniec naszego globu dążył do

otwierania się na energię wyższą Boga, by choć raz w swoim życiu mógł poczuć, na czym

polega JEDNOŚĆ świata Boga. Na pewno Kościół mój zaprasza do siebie na wspólne spo -

tkania religijne, nabożeństwa. Każdy, kto choć jeden raz poczuł to wyższe uczucie

„kosmicznej” wspólnoty i jedności świata, staje się innym człowiekiem. Zdecy -

dowanie człowiekiem lepszym. Lepszym dla świata, dla innych i dla siebie.  

Otwórz się na Boga, a wypełnisz swój świat Boską miłością, zrozumieniem i szacun -

kiem. Bóg daje ci swoją Miłość, ale poproś o nią sam(a), byś mógł/ mogła ją należycie doce -

nić.

344 Bez miłości definiowanej na poziomie wyższym (jako Jedności świata/

wszechświata Boga), religiom pozostaje jedynie utopijne w świecie ludzkim i tym

samym płytkie pragnienie wzajemnego „umiłowania się świata”. Religie, chcąc

propagować wyjątkowe uczucie Miłości Boga, nie powinny jedynie powtarzać za

swoimi pismami „świętymi”, że „najważniejsza jest miłość” (czy „umiłowanie”),

ale powinny skutecznie wskazywać wiernym, jak w realnym życiu osiągać/

odczuwać stan tej „powszechnej miłości” wynikającej z pierwotnej przyczyny, 

a i ostatecznego celu Jedności wszystkiego.

__________

345 Dlaczego jednak religie do tej pory nie potrafiły dostarczyć ludziom spójnego wy-

tłumaczenia pojęcia miłości wyższego rzędu – „miłości Boga”? Dlaczego, np. religia

chrześcijańska, próbując mówić od zawsze o „miłości Boskiej”, nie jest w stanie osią -

gnąć niczego więcej niż jedynie znużenie wiernych, kiedy, np. słuchają czysto teore -

tycznych, oderwanych najczęściej od praktyki codziennego życia, kazań katolickich –

lub co najwyżej chwilowe potakiwanie głową, gdy wierni uzmysławiają sobie, że

146146



„coś w tym jednak jest” – kiedy słuchają nieco bardziej osadzonych w praktyce życia,

kazań protestanckich?

346 Podstawową przyczyną takiego stanu rzeczy nie jest jedynie to, że religie „błą -

dzą” w swojej niewiedzy, ale przede wszystkim to, że doczesny interes większości

religii świata zawsze niestety pozostawał, i nadal pozostaje w sprzeczności z wyż -

szymi prawami Jedności świata Boga, o których religie te miałyby mówić. Wszystkie

religie (religijne nadbudówki źródła, punktu zero [696]) były tworzone wyłącznie

przez ludzi, i przez ludzi były następnie wykorzystywane do narzucania innym swo-

ich ludzkich (doczesnych) praw. Dlatego też religie nie są w stanie bez znacznej „do -

czesnej szkody” dla samych siebie przekazać ludziom, o co tak naprawdę w pojęciu

„miłości Boga” chodzi.

347 Nie da się bowiem powiedzieć prawdy o „miłości Boga”, po pierwsze, bez całko -

witego odcięcia się od umocowywania w bezpośredniej woli Boga ludzkich praw,

które religie narzucały i narzucają swoim wiernym, a po drugie – bez znacznego,

o ile nawet nie całkowitego odcięcia się od sfery materialnej świata fizycznego.

348 W aspekcie posiadania materialnego – np. Kościół chrześcijański katolicki, w mo -

mencie chęci w miarę rzetelnego pójścia śladami nauczania Jezusa, musiałby odciąć

się od pragnienia gromadzenia dóbr materialnych oraz posiadania władzy. Nie chcąc

jednak rezygnować z posiadania materialnego i władzy, wybrał drogę hybrydową –

trochę teorii nauk Jezusa, a resztę praktyki doczesnego świata ziemskiego, sprowa -

dzając zagadnienie „miłości Boga” jedynie do pozbawionego głębi i szczerości

(w jego wielowiekowym wykonaniu) nawoływania do umiłowania bliźnich. 

349 Z kolei w aspekcie umocowywania w Bogu praw – aby mieć uczciwe prawo mó -

wienia o Miłości Boga wynikającej z Jedności wszechrzeczy, dotychczasowe religie

powinny przede wszystkim całkowicie odrzucić niesiony przez siebie balast w posta-

ci narzucania ludziom poczucia winy nie tyle za popełnione lub nie, co za całkowicie

nieistniejące „grzechy” wobec Boga. To wyimaginowane przez samych ludzi „grze -

chy” wobec Stwórcy, generujące następnie silne mentalne zabobony powodują, że re-

ligie pomimo sumarycznie jednak na pewno dobrych chęci, nie są w stanie przekazy-

wać ludziom Boga tak, jak można to najpiękniej czynić – w sposób całkowicie natu -

ralny, prosty, bezpośredni – i przez to najprawdziwszy. 

147147



350 Jedynie religie czy – jak kto woli – filozofie wyzwolone z pojęcia osobowego

Boga, który narzuca ludziom swą wolę poprzez bezpośrednie nakazy – czyli przede

wszystkim buddyzm, ale i również częściowo, np. taoizm, są w stanie zbliżyć się bar-

dziej precyzyjnie do pojęcia „miłości Boga”.

351 Mentalne zabobony religii – to poczucie winy i strach przed rzekomą karą Boską poja -

wiające się wskutek religijnej manipulacji – tworzonych przez religie zakazów i nakazów.

Mentalne zabobony silnie i głęboko skażają umysły wiernych – najczęściej już w momen -

cie nauczania religii w dzieciństwie – błąkając się następnie w świadomości i podświado -

mości swoich ofiar przez resztę ich życia.

352 Przykładowo Żyd Jezus w swoim nauczaniu (zgodnie z informacjami z biblijnych

Ewangelii) zwracał uwagę na konieczność pomagania innym Żydom [728]: biednym,

słabszym, chorym, odrzuconym przez ówczesny, niesprawiedliwy system społecz -

no-religijny i postulował równość wszystkich ludzi, po śmierci, w królestwie Boga

(Jahwe). Jezus zapewne był w stanie łatwo otwierać się na energię wyższą Boga,

czerpać z niej wiele, jak i również sporo Prawdy spływającej z odczuwania Jedności

współczesnym sobie przekazywać (chrześcijaństwo dla określania energii wyższej

Boga używa określenia „Duch Święty”). Czynił to jednak, będąc całkowicie osadzo -

nym w religii judaizmu, z bardzo wyrazistym obrazem okrutnego Boga, surowo ka -

rzącego ludzi za niewypełnianie jego woli i nadanych przez niego praw – czyli za

pozostawanie w „grzechu”. 

353 I to niewątpliwie znacznie „zainfekowało” nauczanie Jezusa, redukując następnie

również na co najmniej dwa kolejne tysiąclecia (a może i niestety na zawsze), możli -

wość odbioru przez chrześcijan Prawd Boga – czyli pełnego i rzetelnego odbioru ota -

czającego nas świata – do jedynie dość „pogróżkowo-teoretyczno-życzeniowych”

nauk Jezusa. To też powodowało, że chrześcijaństwo przez cały czas swojego istnie -

nia borykało się później z całkowitym brakiem możliwości wprowadzenia tych nauk

w praktyce funkcjonowania świata Boskiego stworzenia – w realnym i rzeczywistym

świecie codziennego życia ludzi. Teoria niby może i się zgadzała, ale praktyka już

zdecydowanie nie.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: III.4. SYSTEMOWY BŁĄD JUDAIZMU, CHRZEŚCIJAŃSTWA I ISLAMU: 789–865]

354 Jezus, z pewnością tak samo jak i wszyscy prości Żydzi tego okresu, podlegał od

dziecka silnemu zmanipulowaniu przez swoją religię, co niestety zablokowało i wy -

paczyło możliwość jego pełnego i prawidłowego odbioru prawd jedności świata. Je -

148148



zus niewątpliwie wyczuwał Jedność świata Boga, ale z tego, co widać z Ewangelii,

silne, mentalne więzy i okowy judaizmu nie pozwoliły mu wznieść się całkowicie

ponad podziały i ograniczenia religijne. 

355 To dlatego Jezus, mówiąc o potrzebie miłości do innych, pozostawał równocze -

śnie okrutny dla tych, którzy nie będą chcieli podzielać jego sposobu widzenia świa -

ta – jego nauk i jego żydowskiej wiary silnie dzielącej ludzi, a jedynie tylko wzboga -

conej przez niego o uniwersalne wartości ludzkie – strasząc ich, zgodnie z tradycją

poprzednich proroków judaizmu, Boską karą i wiecznymi mękami w ogniach pie -

kielnych. To dlatego Jezus dzielił ludzi na tych, którzy albo uwierzą w jego nauki

i
 

niego samego jako syna Jahwe, i zostaną wybawieni przez Boga od kary za ich

„grzechy”, albo są całą resztą świata, której już z kolei na wieki należny jest jedynie:

„ogień wieczny przygotowany diabłu i jego aniołom” (Mt.25.41). (Tego typu religijne

„zainfekowanie” dzielącymi świat ludzi zasadami judaizmu i chrześcijaństwa, po sześciuset

latach, przejął i silnie zradykalizował islam, dzieląc ludzi najważniejszą miarą na tych, którzy

albo są z Mahometem i islamem, albo, stanowiąc całą resztę świata, mają już być jedynie

śmiertelnymi wrogami Boga oraz kolejnego „narodu wybranego” Boga – muzułmanów).

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: SŁOWA JEZUSA: 746 oraz 766]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: PROROCY: 721–741]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: INFEKCJA RELIGIJNA: 695–714]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: NAJWAŻNIEJSZE RELIGIE ŚWIATA. CHRZEŚCIJAŃSTWO: 515–607]

356 Gdyby Jezus żył w dowolnie innej części ówczesnego świata, nie znałby wówczas

tak silnie obciążających psychikę człowieka, pojęć „grzechu” i „winy” wobec Boga.

Nauczałby wówczas swoją społeczność o zupełnie innym niż judaistycznym Bogu.

Bardzo prawdopodobne, że bez względu na miejsce świata, w jego naukach byłoby

głęboko obecne poczucie „miłości do świata”, wynikające z wyczuwanej przez Jezu -

sa jedności wszechrzeczy Boskiego stworzenia, jako przecież niezależna od ludzi –

ich miejsca urodzenia i ich religii – cecha dzieła Boskiego. 

357 Pamiętajmy też, że Jezus nie miał również żadnej szerszej wiedzy o świecie (wie -

dza naukowa jeszcze wówczas praktycznie nie istniała) – nie był w związku z tym

w
 

stanie posiadać żadnego szerszego dystansu do religii i tworzonych przez nie ob -

razów świata – i nie był tym samym w stanie dokonać syntezy „zagadnienia Boga”

czy „jedności świata”, choćby na miarę dzisiejszych możliwości. Także to, co prze -

trwało z ustnych przekazów o niespisywanych przecież za życia Jezusa jego na -

149149



ukach, było również zapewne jedynie częścią tego, o czym faktycznie nauczał, i nie

wiadomo w jakim stopniu oddaje pełnego „ducha” Jezusowego przekazu. Dodatko -

wo, kiedy w pierwszych dziesięcioleciach po jego śmierci i później religia chrześci -

jańska zaczęła bazować na nawarstwiających się wyobrażeniach na temat jego nauk,

mogła być również tracona i „spłaszczana” ostrość/ precyzja przekazu Jezusa, tym

bardziej na temat dość trudnego przecież do zrozumienia na poziomie przeciętnej

ludzkiej jednostki uczucia Miłości i Jedności w Bogu.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: WIARYGODNOŚĆ „ŚWIĘTYCH” PRZEKAZÓW: 755–767]

__________

358 Ludzka potrzeba przyjaźni, współpracy i współczucia dla innych nie wynika

z naszej miłości do innych, ale wynika właśnie z jedności świata Boga i takiego, a nie

innego „zaprogramowania” nas przez Stwórcę. To jedność świata powoduje, że

wszystko, co robimy dla innych, robimy w szerszym rozumieniu tak naprawdę dla

siebie. Dzieje się tak dzięki głębokiemu łączeniu się ze sobą wszystkiego. To sam

Bóg, całkowicie bez naszego udziału, wyposażył nas w mechanizmy dzielenia się

sobą z innymi i równoczesnego brania od innych, od całego świata. 

359 Tlen, którym oddychamy, bierzemy od roślin, jako im niepotrzebny; roślinom zaś daje -

my niepotrzebny nam, wręcz dla nas szkodliwy – dwutlenek węgla. Pożywienie bierzemy

z przetwarzania życia innych istot świata Boga na nasz pokarm: czy to roślin, czy zwie -

rząt; sami z kolei oddajemy nasze ciała tak za życia, jak i po śmierci innym organizmom,

które przetwarzają je z kolei na swój pokarm. Ucząc się od rodziców i od innych wiedzy

o świecie, oddajemy następnie tę wiedzę innym. Bierzemy od siebie nawzajem i oddajemy

sobie nawzajem. Bierzemy od świata i jednocześnie oddajemy światu. „Bierzemy od Boga”

i „oddajemy Bogu”.

360 To Stwórca poprzez Jedność wszystkiego spaja świat, a nie miłość/ umiłowanie

w
 

rozumieniu ludzkim, będąca jedynie drobną częścią i podzbiorem tej Jedności . Mi-

łość Boga do tego, co stworzył wynika wyłącznie i AŻ z samego dzieła stworzenia

i
 

jest w nim całkowicie zawarta . Nie ma innej miłości jako osobnego, szczególnego

uczucia łączącego Boga z ludźmi.

361 Nigdy nie poznamy zamiaru Boga Stwórcy, ale możemy z otaczającego nas świa -

ta próbować wyciągać wnioski (i musimy to robić tak, jak umiemy). Z dbałości natu -

150150



ry o szczegóły i różnorodność widać, że gatunek ludzki został wyprowadzony

w
 

swoim rozwoju, biorąc pod uwagę również poziom przydzielonego nam intelektu,

w sposób służący raczej dalszemu rozwojowi niż… zniszczeniu. Możemy mieć jedy -

nie nadzieję, że skoro Stwórca dał nam możliwość istnienia, to chce (lub przynaj -

mniej nie ma nic przeciwko temu), by to istnienie trwało.

362 Miłości Boga, o ile nawet tak chcielibyśmy nazwać ludzkim językiem Jego stosu -

nek do swojego dzieła stworzenia, w żadnym przypadku nie możemy jednak trakto -

wać dosłownie, myśląc, że skoro Bóg nas stworzył, to musi nas kochać i dlatego sam

poprowadzi nas do, w naszym rozumieniu, szczęścia i spełnienia oraz nie pozwoli,

aby stała się nam jakaś krzywda. To tak nie działa! Bóg nie ma potrzeby i zamiaru

troszczyć się w każdym przypadku, według ludzkich pojęć dobra i zła, o taki czy

inny los: ani jednostki, ani całych narodów, ani również nawet całego gatunku ludz -

kiego. Najlepszym dowodem na nieskuteczność takich oczekiwań są miliony tragedii

ludzkich podczas każdej kolejnej wojny. Zabijanie, okrucieństwo, cierpienie. I gdzie

jest w tym miłość? Gdzie jest w tym miłość Boga do człowieka czy choćby umiłowa -

nie?! Ile istnień ludzkich przez wieki ciągle pyta, nie uzyskując żadnej odpowiedzi:

Gdzie jest Bóg? Dlaczego pozwala nam cierpieć? Dlaczego nas nie ratuje, skoro nas przecież

kocha?! 

363 Również sam Jezus, umierając za swoje poglądy na krzyżu, miał wypowiedzieć

słowa: Elai, Elai, lema sabachthani? (Boże mój, Boże mój, czemu mnie opuściłeś?)  – słowa

niewątpliwie zdziwienia i zaskoczenia, a i ostatecznie zawiedzenia. Słowa tak na -

prawdę bardzo istotne, bo pokazujące wprost, „nagą” – odartą z religijnego ludzkie -

go życzenia – Prawdę świata Boga w zakresie dla ludzi najistotniejszym, najpraw -

dziwszym i najbardziej wymiernym – w zakresie doczesnym. 

364 Wskazane powyżej słowa Jezusa zostały całkowicie zniekształcone znaczeniowo przez

tworzące się później chrześcijaństwo, które „na siłę” starało się znaleźć jakiś „ukryty”

plan Boga w stosunku do ludzi. (Boga, którego chrześcijaństwo z jednej strony uważa, co

prawda, za całkowicie niedostępnego dla ludzkiego wyobrażenia, ale którego równocześnie

prymitywnie wartościuje wątłymi ludzkimi, naiwnymi pojęciami).

Plan ten, rzekomo Wszechmogącego Boga, w całościowej narracji chrześcijańskiej

wygląda następująco: Wszechmogący Bóg specjalnie nie uratował swojego syna (samego

siebie), a kazał mu (samemu sobie) boleśnie i widowiskowo umrzeć po to, by później móc

151151



go (samego siebie) wskrzesić z martwych, by (stworzeni przez niego samego) grzeszni lu -

dzie uwierzyli, że to, co jego syn (on sam) im wcześniej powiedział, jest prawdą. 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: 379, 739]

365 Jeszcze raz: nie ma miłości tego rodzaju! Nie ma miłości Boga Stwórcy do czło -

wieka większej, niż wynika to z dzieła stworzenia i z jedności wszechrzeczy, powo -

dując, że wszystko co istnieje, istnieje cały czas w Bogu (w ciągłej dla dzieła stwo -

rzenia Woli Stwórcy), zmieniając jedynie swoją formę istnienia. „Miłość” wynikająca

z dzieła stworzenia, czyli de facto Jedność świata i wszechświata Boga jest stanem

niewyobrażalnie głębszym i pełniejszym niż uczucie miłości rozumianej w katego -

riach ludzkich. 

„GRZECH”, DOBRO, A ZŁO

366 Filozofia i religia Ra’i wyklucza całkowicie istnienie pojęcia „grzechu” człowieka

wobec Boga [789–826]. Przyjmując, że Stwórca stworzył człowieka zgodnie ze swoim

zamiarem (Druga Prawda Stworzenia), nie może być mowy o nazywaniu przez czło -

wieka jakiegokolwiek zachowania innego człowieka mianem „grzechu” popełniane -

go względem Boga.

367 Stwórca Bóg, jako Absolut, nie popełnia błędów. Stworzył wszystko dokładnie

tak jak stworzył, wszystko więc, co zostało stworzone przez Niego, winno być trak -

towane jako dokładnie takie, jakie ma być. Twierdzić, że Stwórca popełnił jakiś błąd

(tworząc człowieka inaczej, niż chciał to uczynić, w sposób „nieudolny”, skoro czło -

wiek zaraz po stworzeniu wybrał zło złego szatana zamiast dobra dobrego Boga),

mógłby wyłącznie ktoś, kto musiałby być doskonalszy od samego Stwórcy. „Grzech”

popełniany względem Boga nie istnieje, bo nie może istnieć z definicji. 

368 Pojęcie „grzechu” wymyślili w swoim ludzkim prawie ludzie, aby wprowadzić

niezbędne do zarządzania swoimi społecznościami normy zachowań. Niektórym,

najważniejszym dla twórców normom nadano (poprzez zwykłą manipulację czy

wręcz oszustwo) formę praw nakazanych przez danego boga lub bogów, w celu

„uwiarygodnienia” ich najwyższej rangi i uniemożliwienia jakichkolwiek prób ich

podważania. Któż bowiem mógłby ośmielić się przeciwstawić woli wszechmogące -

go, do tego najczęściej okrutnego boga? Zabieg ten okazał się nadzwyczaj skuteczny,

152152



umożliwiając do dzisiaj manipulację miliardami ludzi na całym świecie, obawiają -

cych się popełniania „grzechów” i srogiego ukarania ich przez własnych bogów.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: POTRZEBA BOGA I WIARY, A MANIPULACJA. AKAPITY: 15–20]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: NAJWAŻNIEJSZE RELIGIE ŚWIATA. SUMEROWIE: 510]

369 „Grzech”, w rozumieniu religii, jest takim zachowaniem człowieka, które jest

sprzeczne ze sposobem zachowań nakazywanym ludziom przez te religie, umoco -

wujące swoje nakazy/ zakazy w rzekomej woli Boga. Skąd jednak człowiek ma znać

wolę Boga? Oczywiście, każda z dotychczasowych religii twierdzi, że Stwórca skon -

taktował się kiedyś z założycielem tej religii i przekazał mu swoją wolę… Hm, no

tak, to rzeczywiście tłumaczy wszystko… Z wyjątkiem choćby „jedynie tego”, że za

każdym razem „wola” ta była inna… Ale żarty na bok! Człowiek może znać wolę

Stwórcy jedynie z obserwacji świata wokół siebie i obserwacji siebie samego . I cóż

z tej obserwacji wynika? Otóż wynika to, że człowiek gatunkowo ma cechy (możli -

wości zachowań), które sam może podzielić na te przydatne mu do przetrwania

i rozwoju – które sami ludzie w wyniku tej obserwacji zaczęli następnie określać

i wartościować jako „pozytywne”, czyli „dobre”, jak i cechy (możliwości zachowań)

w przetrwaniu i rozwoju mu „przeszkadzające” – które sami ludzie w wyniku tej ob -

serwacji zaczęli następnie określać i wartościować jako „negatywne”, czyli „złe”.

370 Stąd też i pojęcia „dobra” i „zła” pojawiły się w świecie ludzkim dopiero wtedy,

kiedy nasi odlegli przodkowie, szukając sposobów bezpiecznego przetrwania i roz -

woju swoich społeczności, zaczęli społecznie wartościować zachowania swoje i in -

nych. Pożądanymi i dlatego powszechnie już uznanymi przez człowieka za „dobre”

stały się: macierzyństwo, miłość, miłosierdzie, pracowitość, współpraca, wierność za-

sadom, wierność przywódcy, prawdomówność, honor, podporządkowanie, karność

itd. Z kolei niepożądanymi i dlatego powszechnie uznanymi za „złe” stały się: niena -

wiść, zdrada, kłamstwo, nieposłuszeństwo, krętactwo, lenistwo itd., choć równie czę -

sto też zachowania odbiegające od ogólnie przyjętego w społeczności nurtu: indywi -

dualizm, kontestacja, chęć poszukiwania swojej prawdy i drogi życia itp.

371 Również w swoim otoczeniu człowiek zaczął wartościować zjawiska naturalne

świata Boga według swoich gatunkowych kryteriów „dobra” i „zła”. „Dobrymi” sta -

ły się: dzień, światło, słońce, deszcz, urodzaj, zdrowie czy piękne, życiodajne i nie -

osiągalne dla człowieka niebo – utożsamiane następnie z miejscem zamieszkania do -

brych mocy, dobrych duchów, Boga. „Złymi” stały się ich przeciwieństwa: noc, ciem -

153153



ność, księżyc, susza, głód, choroba czy śmiertelnie groźne ognie podziemnych wul -

kanów – utożsamiane następnie z miejscem zamieszkania złych mocy, złych du -

chów, szatana.

372
 

Żadnego zjawiska w dziele stworzenia (oraz również samego Stwórcy) czło -

wiek nigdy jednak nie może wartościować autorytarnie jako absolutnie pozy -

tywne („dobre”) lub absolutnie negatywne („złe”).  Wszystko zawsze zależy od punk -

tu odniesienia. I mało tego – co jest kluczowe do zrozumienia problemu – wszystkie poję -

cia stojące poniżej Absolutu Boga mogą istnieć (być przez człowieka identyfikowane) do -

piero w kontekście istnienia pojęcia przeciwnego. Pojęcie „nocy” ma sens dopiero wtedy,

kiedy przeciwstawimy mu pojęcie „dnia”, pojęcie „zimny” nie oznacza nic, jeżeli jedno -

cześnie nie zaistnieje przeciwne mu pojęcie „ciepły”. „Duży” nie zaistnieje bez „małego”,

„cichy” bez „głośnego”, a „płaski” bez „pofałdowanego”. Zawsze więc w świecie, który

obserwuje człowiek, pojęciu „coś” odpowiada przeciwstawne mu pojęcie dopełniające sens

istnienia tego „czegoś”, będące jego logicznym i energetycznym przeciwieństwem. To

przeciwieństwo zawsze również oznacza brak „czegoś” (ale już nie: „nic”, jako pojęcie nie

istniejące w dziele stworzenia). 

Dlatego też również i „zło” pojawia się dopiero wtedy, kiedy najpierw po -

wołujemy do istnienia pojęcie „dobra”, jako pojęcie mu przeciwne. Zło jest prze -

ciwieństwem dobra, a i równocześnie jego całkowitym (bilansującym go) dopeł -

nieniem. Bez wcześniejszego powołania do istnienia „dobra” nie ma mowy

o możliwości zaistnienia „zła”.

373 Głęboko fałszującym rzeczywistość istnienia człowieka jest religijne przyjmo-

wanie, że skoro Stwórca nadał nam więcej cech, które postrzegamy jako „dobre”,

to muszą być Mu one bliższe, a z kolei te cechy, które określamy jako „złe”, muszą

być Mu obce [334], będąc w dodatku stworzone „zapewne” nie przez Boga Stwórcę,

ale przez, np. anty-Boga – szatana.

374 Oprócz nadanych człowiekowi poprzez dzieło stworzenia – wprost, wymienio -

nych wyżej, uniwersalnych i wspólnych dla całego świata ludzi wartości, z których

prawie każda z religii uczyniła swoją „bazę”, religie w toku swoich rozwojów, po -

wprowadzały również szereg zachowań i norm będących już jedynie ich indywidu -

alnymi wyborami. To spowodowało, że dzisiaj pojęcia „dobra”, „zła” i „grzechu” są

często wyjątkowo umowne. Zachowania, które w jednych kulturach i religiach nazy -

wane będą jako „złe” i określane będą mianem „grzechu”, w innych kulturach i reli -

154154



giach mogą być dopuszczalne, uznawane jako „dobre” czy wręcz nakazywane,

a
 

brak ich stosowania może być uznawany za „grzech” (np. choćby: bałwochwal -

stwo, kulty świętych, kulty obrazów, figur, rytualne ofiary, środki odurzające, jedze -

nie wieprzowiny, wielożeństwo itd.).

375 Dlatego nie ma „grzechu” popełnianego względem Boga jako Absolutu stojącego

ponad jakimikolwiek, w tym ludzkimi podziałami i wartościowaniem, a są jedynie

ludzkie: religijna manipulacja, religijne zabobony, często religijne kłamstwa, ale naj -

częściej po prostu religijna niewiedza i szukanie Boga zupełnie po omacku, na zasa -

dzie „bo nam się coś wydaje i dlatego uznamy to za święte”. Różnorodność jest pod -

stawową cechą świata Boga, a równowaga pomiędzy przeciwnymi pojęciami, umo -

cowana w jedności całości dzieła, umożliwia funkcjonowanie świata takie, jak dla

świata zaplanował jego Stwórca. Dlatego istnienie pojęć przeciwnych/ przeciwstaw -

nych jest nie tylko całkowicie naturalne, ale i niezbędne do prawidłowego biegu na -

szej rzeczywistości, zgodnie z zamiarem Stwórcy.

376 Jeżeli nie nadaje się pojęciu „dobra” jakiejś szczególnej mocy „Boskiej”, wówczas

i „zło” nie zostaje uprzywilejowane jako siła mająca charakter nadprzyrodzony

i szczególną moc. Jeżeli jednak pojęciu „dobra” nadaje się moc „Boską”, to aby moż -

na było odpowiednio podkreślić Dobro tego Boga, należy przeciwstawić jego Dobru

Zło siły przeciwnej. Jedno napędza drugie. Bez religii określających Boga jako uoso -

bienie Dobra, nie powstałoby więc ani Zło, ani zły Szatan. ( „Zło” powołane do istnienia

przez same religie, mimo że, jak i „Dobro”, jest tworem „sztucznym” {nie naturalnym, ale

możliwym do wytworzenia przez człowieka wobec elastyczności obszarów dzieła stworzenia

[782]}, jest jednak aktywne energetycznie [378, 382]).

377 Dodatkowo jeszcze, poprzez wykreowanie przez chrześcijaństwo Chrystusa jako

Boga i poprzez nadanie Chrystusowi (ekstremalnej) wartości najczystszego uciele -

śnienia Dobra, chrześcijaństwo na przestrzeni wieków, szczególnie od średniowie -

cza, nadało Złu znacznie wyższą rangę (moc), niż miało ono poprzednio w innych

religiach – dużo wyższą niż całe naturalne „zło” świata na to zasługuje. Zło obecne

w
 

innych religiach, pomimo że wszędzie spełnia naturalną rolę kontrastu w stosun -

ku do dobra, nigdzie nie ma tak silnej mocy, jak właśnie Zło powoływane do życia

w umysłach swoich wiernych przez chrześcijaństwo . Chrześcijański Szatan, Diabeł,

Antychryst, Zły – pojęcia te czerpią zarówno swoją możliwość istnienia, jak i swoją

„złą” energię i moc wyłącznie z tak silnie akcentowanych i propagowanych przez

chrześcijaństwo pojęć: Dobra i Miłości Jezusa Chrystusa.

155155



378 Choć cała chrześcijańska „walka” „dobra ze złem” toczy się wyłącznie w umy -

słach wiernych, to jednak zbiera ona swoje wymierne żniwo, siejąc w ludzkich umy -

słach często głęboki psychiczny zamęt, a i nierzadko u niektórych, wręcz całkowite

spustoszenie. Energia wyższa Boga ma ładunek neutralny, to dopiero sam człowiek

nadaje jej wartościowanie [304.16–18]. A potem cierpi, nie mogąc sobie poradzić z raz

dokonanym, silnie przerastającym go wzbudzeniem. 

379 Chrześcijaństwo od zawsze miało i wciąż ma problem z sensownym wybrnięciem ze

stworzonego przez judaizm (i następnie rozwiniętego przez siebie) paradoksu: „Skoro

wszechmogący Bóg, stworzyciel całości wszechrzeczy istnienia, jest tak dobry, to dlaczego

pozwala na istnienie na świecie zła i Szatana, który ciągle ludzi deprawuje, namawiając

ich do ‘grzechu’?”. Przecież wystarczyłoby, aby wszechmogący Bóg „skinął lekko palcem”

czy „nacisnął guzik”, a już wszyscy szatani i całe zło dzieła stworzenia w ułamku sekun -

dy by znikło, rozpływając się w wiecznym niebycie… Jednakże, jakoś dziwnie, Bóg tego

uczynić nie chce… Hm, o co więc chodzi? A może nie umie?!

I w tym momencie, aby jakoś rozwiązać ten niewątpliwy dla chrześcijaństwa para -

doks – usiłując wytłumaczyć sobie i swoim wiernym „jak to jest naprawdę”  – wprowa-

dzono pokrętny logicznie, religijny wywód. Postanowiono najpierw posiłkować się dzie -

dzictwem żydowskich pism „świętych” uznając, że Bóg, co prawda jest dobry, ale już

stworzony przez niego człowiek (stworzony przez najwyższego i wszechmogącego =

wszystko mogącego Boga!) okazał się być bezczelnym, złym i niewdzięcznym, bo w chwilę

po stworzeniu, zamiast dobra dobrego Boga, wybrał zło złego Szatana (również stworzo -

nego niedługo wcześniej przez wszechmogącego Boga). 

Następnie (dostosowując fakty historyczne – życie i nauczanie Jezusa – do swojej wi -

zji tworzonej właśnie nowej religii) uznano, że ten dobry Bóg, chcąc pokonać złego Szata -

na (w swojej najprawdopodobniej, chyba, niemocy?), wybrał następującą drogę: postano -

wił posłać na świat swojego jedynego syna, aby poprowadzić go na śmierć, by następnie

przez tę śmierć wybawić wszystkich złych ludzi od tego złego dla nich zła i spowodować,

że będą mogli już z powrotem powrócić do dobrego Boga, będąc już na zawsze dobrzy

i
 

oczyszczeni z wszelkich win wobec Boga… (Choć dopiero po śmierci – pewnie, aby cza -

sem nikt z żyjących nie był w stanie już tego zweryfikować). 

Hm! No, naprawdę, prawdziwy logiczny majstersztyk. Można by rzec: cacko!

[WIĘCEJ O CHRZEŚCIJAŃSTWIE: OPIS RELIGII: 515–607; ORAZ: GDZIE LEŻĄ DZISIEJSZE PROBLEMY RELIGII?: 674–788]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: III.4. SYSTEMOWY BŁĄD JUDAIZMU, CHRZEŚCIJAŃSTWA I ISLAMU: 789–865]

380 Trzeba pamiętać, że przecież samo wyłącznie określenie, które zachowania są do -

bre, a które złe, nie powoduje powołania do życia mocy, które nazywane są Złem.

156156



Tam, gdzie dominuje ustawodawstwo świeckie, pomimo istnienia w prawie jasnych

określeń, jakie zachowania są niedopuszczalne i karalne – czyli w ten sposób jasno są

wskazane zachowania „złe”, nie pojawiają się żadne złe moce, w tym ani szatan, ani

demony, ani złe duchy. „Złe moce” zaczynają się pojawiać dopiero wtedy, gdy bar -

dziej zbliżamy się do sfery religii. 

381 Wśród wszystkich ludzi, zarówno tych wierzących, jak i niewierzących, znaczna

grupa, bo co najmniej kilkanaście procent, cierpi na różnego rodzaju zaburzenia psy -

chiczne. Zaburzenia te są często niewidoczne dla innych. Osoby takie mają jednak

zdecydowanie większą podatność na budowanie w swojej świadomości różnego ro -

dzaju wyobrażeń, są również bardzo podatne na sugestie innych. Jeżeli religie tak

mocno akcentują pojęcie dobra i zła w ujęciu już nie ludzkim, ale „Boskim” i ducho -

wym (rzekoma, nieustannie tocząca się walka Dobra ze Złem), jeżeli wszyscy muszą

się cały czas czuć winni za popełniane rzekomo „grzechy” wobec Boga, jeżeli w me -

diach coraz bardziej dominuje „zło” [386], a im więcej wokół takiego „zła”, tym Ko -

ścioły jeszcze bardziej ganią za „grzechy” (już „popełnione” albo „tuż, tuż nadcho -

dzące”), to nie ma się co dziwić, że „demony” coraz łatwiej pojawiają się w kolej -

nych, podatnych na sugestie, wrażliwych ludzkich umysłach. 

382 Jeżeli wpuszczasz do swojego umysłu jakąś myśl, której nadajesz – nawet podświado -

mie – wysoką rangę, to ta myśl jest w stanie „zainfekować” cały twój umysł. Myśl, której

nadajesz wartość „dobrej”, infekuje twoją świadomość/ podświadomość w sposób stosun -

kowo bezpieczny i niedestrukcyjny. Myśl, której nadajesz wartość „złej”, infekuje twoją

świadomość/ podświadomość w sposób niebezpieczny i destrukcyjny. Jeżeli następnie do -

datkowo otworzysz się na energię wyższą i wpuścisz tę energię do swojego zainfekowanego

umysłu, to skutkami będzie: w ujęciu „dobrym” – stan różnie objawiającej się „euforii”

z odbioru Boga, np. objawienia, wizje, stygmaty, a w ujęciu „złym” – religijne obsesje, na-

wiedzenia czy ostatecznie opętanie demoniczne.

383
 

Człowiek od zarania dziejów ma do czynienia z duchami przodków. Na tej bazie po -

wstały pierwotne religie szamańskie będące źródłem rozwoju religii, które znamy dzisiaj.

Dlatego w tym kontekście dość ciekawy wydaje się pogląd (np. egzorcysty Eugene’a Mau -

rey’a), że pojawiające się stosunkowo często na całym świecie opętania wiążą się z faktem

przejmowania kontroli nad świadomością osoby opętywanej przez błąkające się energie

osób zmarłych. (Maurey twierdzi, że świat wypełniony jest duchami osób zmarłych mają -

cych za życia „niską moralność”, przywiązanych do swojego ziemskiego istnienia i chcą -

157157



cych je kontynuować, a nie udać się dalej). [ZOBACZ RÓWNIEŻ: 426–428] Osoby w ten sposób

opętane mogą przejawiać zwielokrotnioną osobowość i w zależności od osobowości w da -

nym momencie aktywnej mogą wręcz spektakularnie przejawiać różne charaktery, różne

skłonności, dysponować różnymi informacjami, mówić różnymi językami, cierpieć na róż -

ne schorzenia, różnie reagować na leki itp.

Opętania wcale nie muszą więc mieć charakteru stricte nadprzyrodzonego, jak je do -

tychczas wartościowały religie. Mogą zachodzić w wyniku naturalnych procesów istnieją -

cych w świecie Boga, których to jeszcze procesów odpowiednio nie odkryliśmy, bo wymy -

kają się „typowej nauce”. Możliwe jest więc też, że przypadki opętań spektakularnych, sil -

nych, tw. „demonicznych”, podczas których w grę wchodzi czasem zmiana wyglądu opę -

tanego i „nadprzyrodzone” wręcz jego zachowania, wiążą się z opętaniem przez energię

błądzącą zmarłego, silnie zainfekowanego podczas życia głęboko negatywnym, „złym” na -

znaczeniem religijnym.

Zdecydowaną większość opętań można stosunkowo łatwo usunąć [304.22]. Te jednak

najsilniejsze wymagają bardzo silnej energii równoważącej poziom opętania, co nie jest

już tak łatwe do osiągnięcia. Każda jednak religia ma również egzorcystów potrafiących się

zmierzyć z najtrudniejszymi przypadkami.

384 Zastanów się: dlaczego w ostatnich latach drastycznie wzrasta liczba przypad -

ków zaburzeń psychoenergetycznych identyfikowanych przez religie jako opętanie,

w tym opętanie demoniczne, w (co najmniej) chrześcijańskich Kościołach: rzymsko -

katolickim i w wielu protestanckich?

385 Od zawsze, im więcej religie mówiły o Złu, tym więcej również pojawiało się

osób „opętywanych” przez „złe moce” (np. okres zachodniochrześcijańskiego pogro -

mu „czarownic”, XVI/XVII w.). Dodatkowo dzisiaj, w dobie filmu, telewizji, gier

komputerowych, internetu i serwisów społecznościowych „Złu” jest znacznie łatwiej

„przenosić się z umysłu na umysł”. Mechanizm powstawania „opętań” jest następu -

jący: ludzie chcą być „niegrzeczni” – bo właśnie tak, a nie inaczej zaprojektował ich

Stwórca. Chcą być normalni i chcą żyć normalnie, mając swoje naturalne pragnienia

i
 

żądze nadane im przez Boga. I chcą te pragnienia i żądze zaspokajać, a nie chcą

czuć się winni za (absurdalne) wymyślane przez religie „grzechy” wobec Stwórcy

[184]. Niestety jednak – wskutek religijnej manipulacji od dziecka – właśnie podświa -

domie czują się głęboko winni [351]. Dalej wszystko toczy się według schematu [382].

I
 

tu leży źródło problemu. (Nie można również wykluczyć uczestnictwa w procesie opęta -

nia energii błądzących [383]).

158158



386 Dodatkowo trzeba zauważyć, że produkcje medialne w ostatnich dekadach celo -

wo szpikowane są złem, bo jest ono bardziej atrakcyjne dla masowego odbiorcy niż

dobro. Nie działoby się tak jednak, gdyby religie, od tysiącleci nie nadawały powoły -

wanym przez siebie do życia formom zła tak wysoko negatywnej rangi (przekornie

dla wielu atrakcyjnej), czyniąc równocześnie  z pojęcia Boskiego dobra i miłości,

w
 

swoim wydaniu – mdłe, nudne i odrealnione od codziennej rzeczywistości świata

hasła. Ludzie młodzi dodatkowo buntują się przeciw wszystkim i wszystkiemu.

Przeciwstawianie się szczególnie temu, co jest do znudzenia określane jako popraw -

ne, pozytywne i dobre, ma dla nich wręcz przyjemny posmak pikantnych emocji. To

też oni głównie są adresatami pełnych zła i przemocy produkcji. A po kilku latach…

wchodzą w dorosłość i oddają światu to, co od niego chwilę wcześniej otrzymali.

387 A co na taki stan rzeczy religie i poszczególne Kościoły? Kościoły paradoksalnie

„zacierają ręce”, bowiem im więcej ludzi chce być tymi „złymi”, tym również, na za -

sadzie naturalnego dopełnienia, więcej ludzi będzie chciało być tymi „dobrymi”

i część z nich będzie można przygarnąć pod swoje skrzydła. Kościoły bez swoich

wiernych wyznawców nie są w stanie istnieć, potrzebują więc cały czas pożywki, aby

móc sprzedawać światu swoje religijne teorie. A im więcej jest na świecie tych

„złych”, tym silniejszą pozycję Kościoły, kreujące swój wizerunek jako te „dobre”, są

w stanie zbudować i tym lepsze wyniki osiągać. Ot, prawo rynku, choć przykro, że

w zakresie wartości dla człowieka najwyższych – wartości religijnych, wiary i Boga.

388 Obraz problemu omawianego w tym podrozdziale, jakkolwiek ponury i dla wie -

lu może drastyczny, pokazuje mechanizm tworzenia „Zła” przez samych ludzi i do -

tychczasowe religie. Absolutnie jednak nie należy się przejmować tym stanem rze -

czy. Wszystko jest względne. „Zło” (Szatan, Diabeł, Antychryst) pojawia się na świe -

cie nie tyle jako Zło istniejące bezwzględnie, co jedynie jako przeciwieństwo (energe -

tyczne dopełnienie) sztucznej wartości „boskiego Dobra”, propagowanej/ propago -

wanych przez niektóre dotychczasowe religie, źle i płytko interpretujące świat Boga.

Samo zło, bez dobra, nie istnieje, a to oznacza, że jeżeli przestaniemy mówić o „Do -

bru”, mającym mieć wyjątkowo uprzywilejowany, bo Boski rodowód, to w tym są -

mym momencie również „Zło” całkowicie straci swoją „nadprzyrodzoną” wartość

i
 

moc.

__________

159159



389 Człowiek jest człowiekiem dzięki różnorodności świata stworzonej przez Boga.

Cała ta różnorodność jest naszym domem. Tak jak niewątpliwie sztucznym i ułom -

nym jest wychowywanie dziecka bez naturalnie rozdzielonych i naturalnie uzupeł -

niających się wzorców męskich i żeńskich [982], tak samo sztucznym i ułomnym jest

bycie człowiekiem bez istnienia w różnorodności otrzymywanej od Stwórcy, w tym

bez pojęć, � . „dobra” i „zła”. Problemu dla człowieka nigdy nie stanowi naturalna

różnorodność stanów, w tym stanów odbieranych jako „dobre” lub „złe”, tak długo,

jak pozostają one w naturalnej dla naszego istnienia równowadze. Problem pojawia

się tam, gdzie stany zaczynają być wybite z
 
równowagi, a szczególnie już tam, gdzie

zaczynają przyjmować wartości skrajne.

390
 Ludzkie „zło” w swojej skrajnej postaci prowadzi do nihilizmu, destrukcji i rozpadu.

Z kolei ludzkie „dobro”, w swojej skrajnej, religijnej postaci, poprzez najczęściej powierz -

chowne propagowanie „potrzeby wzajemnej miłości”, prowadzi do utopii. Poprzez „zamy -

dlanie” prawdziwego, wyraźnego obrazu świata człowieka, jaki otrzymujemy od Stwórcy,

następuje tworzenie odrealnionej, religijnie zafałszowanej rzeczywistości. Ani jedna, ani

druga skrajna wartość nie jest ani pełna, ani prawdziwa. 

To równowaga jest stanem naturalnym, danym nam przez Stwórcę – równowaga

w różnorodności, stanowiącej jednak równocześnie nierozdzielną, doskonale uzupełniającą

się całość (Jedność).

391 Zarówno ortodoksyjny chrześcijanin, żyd czy muzułmanin, tak satanista, animi -

sta, jak i zagorzały ateista, tak ortodoksyjny hetero, jak i gej, lesbijka czy LGBT plus

plus, tak ponury narodowiec, jak i radosny lewak, tak ksiądz w niemodnej już szacie,

jak i malujący dźwiękiem swego Boga o poranku muezin, tak chowająca wdzięki

muzułmanka, jak i zakonnica z wyboru czysta dziewica, tak Bolek z Lolkiem, jak

i Barbie z Kenem, tak załoga „Rudego” czy załoga „G”, jak i Psi patrol, tak w końcu

Kaczor Donald, Donald Trump i Donald Tusk, jak i wszystkie inne „Kaczory” nasze -

go świata (przepraszam wszechświat za chwilę ulotnej prywaty, mea maxima culpa)… są ta-

kimi samymi, równoprawnymi dziećmi różnorodności świata Boga. Bez ich różno -

rodnego udziału, tak jak i bez różnorodnego udziału wszystkiego, co istnieje w świe -

cie stworzonym przez naszego Stwórcę, świat byłby niekompletny, płaski, jałowy,

szary – byłby paskudnie nudny!

392 Warunkiem akceptowalności różnorodności innych jest to, że nie wyrządzają oni swo -

im działaniem czy propagowaną przez siebie ideologią  wymiernej krzywdy reszcie wspól -

nego świata człowieka [135.1, 138].

160160



393 Wszyscy powinniśmy zawsze pamiętać, że choć można reprezentować sobą każ -

dą skrajność, to prawdziwą naturalną Radość istnienia można osiągnąć jedynie po -

przez życie w równowadze wszystkich istotnych aspektów tego życia. Popadanie

w
 

jakąkolwiek skrajność powoduje równoczesne pozbawianie się, niezbędnych do

pełnego istnienia, wartości przeciwnych.

394 Natura stworzona przez Boga, jej różnorodność i równowaga jest najpiękniej -

szym ze światów człowieka. Nie wyłącznie samo dobro czy samo zło, nie sama ra -

dość czy sam smutek, nawet nie wyłącznie życie czy wyłącznie śmierć. Jedno nie ist -

nieje bez drugiego i dlatego każde pojęcie brane wyłącznie osobno jest zafałszowane

i sztuczne, jako wyrwane z kontekstu istnienia całości naszego świata.

POKORA I SZACUNEK

395 Pokora i szacunek względem Stwórcy i Jego Woli to pełne – świadome – podpo -

rządkowanie się i zawierzenie naturalnym procesom, a tym samym – prawom panu -

jącym w stworzonym przez Niego świecie. Pomimo że wydaje się nam, że to my je -

steśmy władcami swojego świata, posiadaczami swoich żyć i wynikających z nich ist-

nień, to nie ma nic bardziej niedorzecznego niż takie twierdzenie. Jesteśmy częścią

świata Boga i wspólnie ze wszystkimi innymi jego elementami z tego świata korzy -

stamy, stanowiąc jedną olbrzymią wspólnotę połączoną Jednością w woli Stwórcy.

„My” sami jednak nie jesteśmy ani właścicielem niczego w otaczającym nas świecie

i naszym życiu, ani też absolutnie nie jesteśmy w stanie wyjść poza prawa nadane

światu przez Stwórcę.

396 Często odrzucamy Boga nie tylko dlatego, że nie ufamy oferowanym przez reli -

gie wyobrażeniom Stwórcy, ale dlatego, że nie chcemy „oddawać komuś” tego, co

według nas jest całkowicie nasze. Nie chcemy także odczuwać może wstydu czy za -

żenowania, że mielibyśmy pozwolić komuś, w
 
czymkolwiek „co jest nasze”, decydo-

wać za nas. 

397
 

„To przecież my jesteśmy inteligentni i to my mamy władzę nad swoim otoczeniem –

rozpaliliśmy kiedyś ogień, a teraz rozszczepiliśmy atom. Sami zarabiamy na siebie i sami

decydujemy, co chcemy za swoje pieniądze kupić. Sami decydujemy, gdzie pojedziemy na

wakacje, sami decydujemy, jaki program zobaczymy w TV. Budujemy drapacze chmur,

tworzymy nanotechnologię, superkomputery i sztuczną inteligencję, a za chwilę będziemy

161161



przecież w stanie kolonizować inne planety… To więc wyłącznie my sami, a nikt inny, de -

cydujemy o swoim życiu i o rozwoju naszej cywilizacji. Decydujemy o wszystkim, co nas

dotyczy. Dlaczego więc mielibyśmy pozwalać komukolwiek decydować w czymkolwiek za

NAS?!”.

398 Czy jednak naprawdę powinniśmy czuć się źle, że ktoś za nas, a nie my sami, nas

stworzył i zorganizował nasz świat oraz tym samym nadaje nam swoje prawa? Prze -

cież gdybyśmy my i nasz świat nie zostali stworzeni, to w ogóle by nas nie było. Czy

miałoby to być dla nas lepszą alternatywą? Nie powinniśmy się też absolutnie „wsty-

dzić”, że tę siłę, która zorganizowała możliwość istnienia naszego świata i przede

wszystkim stworzyła możliwość naszego samookreślania się w tym świecie – nada -

jąc samoświadomość naszym istnieniom – że tę siłę chcemy nazywać: genialnym,

Absolutnym Stwórcą czy Wszechmogącym Bogiem.

__________

399 Aby móc przeżyć swoje życie w sposób naturalnie radosny i ostatecznie spełnio -

ny, każdemu z nas niezbędna jest głęboka pokora i szacunek  względem Natury

i wszystkich procesów, według których świat Boga funkcjonuje, w tym:

• szacunek dla człowieka – dla siebie samego i dla innych – szacunek dla

wszystkiego, co tworzymy swoim życiem i pracą oraz szacunek dla naszych

myśli, pragnień i wszystkich żądz, jako naturalnie danych nam przez Stwór -

cę (obowiązuje nas jednak Pierwsza Zasada Współistnienia [135]);

• pokora i szacunek wobec naturalnych procesów ciągłego odradzania się

wszystkiego, w tym również naszych: narodzin, przemijania i śmierci, jako

odbywających się w ciągłej Woli Boga.

400 Warto dostroić się do wszystkich naturalnych przepływów energii świata i jego

naturalnych procesów po to, aby być w życiu bardziej radosnym i szczęśliwym,

a
 

ostatecznie spełnionym. Bez pokory i szacunku wyrażonych zarówno rozumieniem

otaczającego nas świata Boga, jak i pełnym poddaniem się jego naturalnym proce -

som, będziemy ciągle walczyć z „czymś” lub przeciwko „czemuś”, tracąc jedynie

czas dany nam przez Stwórcę na doświadczanie naturalnej satysfakcji naszego istnie -

nia.

162162



401
 

Dlatego zdecydowanie nie warto:

• żyć samotnie (nie dzielić swojego życia z drugim człowiekiem),

• nie mieć dzieci (uwaga: kot nie zastępuje ani partnera, ani dzieci!),

• gonić za czymkolwiek,

• być niewolnikiem pieniądza i kultu posiadania,

• przepracowywać się,

• żyć z dala od natury,

• udawać w życiu kogoś, kim się nie jest,

• żyć w jakiejkolwiek skrajności,

• zamykać się w sobie i odcinać się od świata,

• nienawidzić,

• nie dzielić się sobą z innymi.

402 Natomiast zdecydowanie warto:

• mieć kochającą rodzinę,

• mieć dzieci (a dopiero potem kota, psa czy innego zwierzaka),

• żyć blisko natury,

• być radosnym i dzielić tę radość z innymi,

• mieć świadomość procesów cywilizacyjnych rządzących światem człowieka,

• nie być niewolnikiem pieniądza i kultu posiadania,

• świadomie przeżywać i celebrować swoje życie,

• robić to, co się lubi,

• być sobą,

• mieć w życiu cele, do których się dąży,

• żyć w zgodzie z innymi, współpracować,

• pozostawać w równowadze ze swoim otoczeniem,

• być otwartym na świat i ciekawym świata,

• znajdować przyjemność w uczeniu się,

• nie przepracowywać się,

• czuć się częścią (jedność) większego organizmu – społeczności, społeczeń -

stwa, całej ludzkości, ale również wszechświata i całego dzieła stworzenia.

403 Największym skarbem dla człowieka, ale równocześnie całkowicie naturalnym

naszym prawem jest zbudowanie w życiu „Magicznej Bazy”. Baza ta wydziela swój

czar…, dając człowiekowi kompletny zestaw naturalnej radości życia. To dzięki tej

163163



naturalnej magii każdy z nas ma szansę na uczynienie swojego życia radosnym,

szczęśliwym i ostatecznie spełnionym. 

404 Bazę tę tworzy pięć aspektów łącznie: 

• kochająca się i wzajemnie wspierająca rodzina,

• dająca możliwość realizacji praca, 

• otrzymywanie wynagrodzenia za pracę umożliwiającego bezpieczną i godzi -

wą egzystencję rodziny,

• robienie w czasie wolnym tego, co się lubi, 

• dzielenie swojej radości życia z innymi. 

Tych pięć elementów łącznie daje nam kompletną, naturalną, zbilansowaną

radość życia. Nie potrzeba nic więcej.

__________

405 Cały czas powinniśmy pamiętać, że choć zostaliśmy „zaproszeni” przez Boga do

istnienia w stworzonym przez Niego świecie, to równocześnie zostaliśmy przez Nie -

go stworzeni całkowicie „od zera”, włącznie z naszym jądrem – świadomością – czyli

możliwością zauważenia i wyróżnienia swojego istnienia. Dlatego też nie posiadamy

nic „swojego”. Wszystko zostało nam dane z zewnątrz, przez Stwórcę. Pamięć o tym

powinna być podstawą naszego stosunku do życia – narodzin, radosnego w nim

trwania, przemijania i śmierci. Bez świadomości, że istniejemy dla kogoś, a jeżeli tak,

to w jakimś celu, choć tego celu nie jesteśmy w stanie poznać, nasze życie może być

czasem odbierane jako puste lub pozbawione głębszego sensu.

406 Danie nam jednak przez Stwórcę możliwości istnienia oznacza, że istnieje jakieś

głębsze „drugie dno” naszego życia. Skoro zostało stworzone i uruchomione, nasze

istnienie jest komuś potrzebne i czemuś służy. Niech nie ma dla nas znaczenia, cze -

mu służy, skoro i tak w żaden sposób nie jesteśmy się w stanie tego dowiedzieć, jak

i
 

pewnie zrozumieć. Musi nam wystarczyć myśl, że nasze istnienie służy Stwórcy lub

bezpośrednio wyższym od nas bytom, które jednak Bóg, poprzez ich stworzenie,

umocował do występowania w Jego imieniu – i w ten sposób nasze życie służy Bogu.

Tym powinien być dla nas sens naszego życia –  przeżycie go w sposób, w jaki zapla-

nował dla nas Stwórca: w sposób dla nas naturalny, ze wszystkimi radościami i tro -

164164



skami naszego dnia codziennego, w pokorze i szacunku dla całości otaczającego nas

i
 

zarazem tworzącego nas świata.

407 Niech nie ma dla nas znaczenia samo chwilowe przywiązanie do fizycznego ży -

cia i do spraw „tego” świata. Jesteśmy jak mały kamyczek przerzucany w wielkiej

machinie wszechświata Boga i tak naprawdę nie powinno mieć dla nas większego

znaczenia, w której części tej machiny akurat się znajdujemy. Cały czas służymy bo -

wiem Bogu, cały czas pozostając z Nim w pełnej Jedności Jego Woli. Jesteśmy oby -

watelami dzieła stworzenia i bądźmy z tego dumni! Ja zdecydowanie już jestem.

A
 

dlaczego jeszcze nie Ty? Chwyć mą dłoń i chodź ze mną.

408 Dziękuję Ci Boże za danie mi [nam wszystkim] możliwości cudownego 

i wyjątkowego istnienia w stworzonym przez Ciebie świecie.

409 Wyrażam, Boże:

• Pełną pokorę przed całym dziełem Twojego stworzenia – przed Twoim

wszechświatem.

• Pełen szacunek dla wszystkich jego praw i elementów.

• Pełne podporządkowanie się naturalnym mechanizmom Twojego świata.

• Pełne zaufanie do Ciebie, jako kapitana okrętu mojego [naszego] istnienia.

• Ufność, że moje [nasze] życie czemuś służy, choć tego nie rozumiem [nie ro -

zumiemy]. Bez względu na to, czemu służy – służy Tobie, jako Stwórcy cało -

ści.

• Obietnicę, że nie zawiodę Cię, będąc cały czas sobą, takim jakim mnie stwo -

rzyłeś, stanowiąc naturalną różnorodność Twojego świata.

DUSZA I TO CO DALEJ

410 Praktycznie całość naszego życia, nasze istnienie świadome, związane jest z tym

stanem energii, który nazywamy naszym światem materialnym, fizycznym. Boimy

się tego, co jest poza naszym światem. Osadzeni w problemach i sprawach codzien -

nego życia najczęściej odsuwamy myślenie o tym, co nastąpi po śmierci. Często

w
 

ogóle wątpimy, czy jest coś dalej, poza życiem. Im bliżej mamy do końca ziemskie -

go życia, tym coraz częściej wierzymy, że może jednak coś jest, co zapewni nam kon -

165165



tynuację naszej, najlepiej świadomej, podróży i umożliwi nam przedłużenie istnienia

naszego „ja”.

411 Tyle, ile różnych religii, tyle różnych spojrzeń na duszę i życie po śmierci. Jedni

widzą duszę jako byt nieśmiertelny, inni jako śmiertelny, część widzi duszę jako

przebywającą drogę reinkarnacji, a część – jako powracającą na zawsze do Boga. Tam

z kolei, gdzie odrzucany jest Bóg, dusza nie istnieje i całkowity, absolutny koniec

wszystkiego ma nastąpić w momencie fizycznej śmierci ciała.

412 Czy kiedykolwiek zastanawiałeś/aś się, czego oczekujesz po śmierci? Czy oczeku-

jesz świadomego dalszego życia z tą świadomością, którą masz teraz? Czy naprawdę

wydaje ci się to choć trochę realne? I na jakiej podstawie tak uważasz? Nie ma prze -

cież nikogo, kto by stamtąd powrócił. A ile religii, tyle różnych pomysłów na wiecz -

ne szczęście lub wieczną karę. Jedyny kontakt, który mamy czasem z duchami,

wskazuje raczej na ich cierpienie i zawieszenie w niebycie niż na błogostan. Co więc

powoduje twoje przekonanie czy choćby samą wiarę, że będzie się dało przedłużyć

wiecznie obecne, świadome życie, do którego się po prostu przyzwyczaiłeś/aś? 

413 Czym jest jednak dla nas dusza? Czy faktycznie mamy duszę lub, jak chcą też

niektórzy, sami tą duszą jesteśmy? Przecież posiadanie przez nas duszy musiałoby

oznaczać, że to my, jako jednostka, posiadamy coś, co jest „nasze” i jest częścią nas.

Ale tak naprawdę, to kim jesteśmy „my”? Przecież wszystko, co otrzymujemy pod -

czas tego, co nazywamy istnieniem, nie jest nasze. Po pierwsze, to nie my spowodo -

waliśmy nasze narodziny, ani nie nasi rodzice – oni byli jedynie ograniczonymi

w swojej woli „przekaźnikami”. Mogli co prawda nie zdecydować się na dziecko, ale

już w momencie zdecydowania się nie mieli żadnego wpływu na to, co się wydarzy

i kto się urodzi. Również następnie przez całe nasze życie jedyne, co robimy, to prze -

twarzamy energię, która już istnieje. Żywimy się materią, która istnieje, oddychamy

powietrzem, które istnieje, myślimy o rzeczach, które nie wychodzą poza dzieło

stworzenia Boga, więc istnieją, funkcjonujemy według wzorców, które już istnieją

i
 

przepływają przez nas oraz tworzą nas energie, które również już istnieją.

414 Cóż więc mamy własnego? Raczej niewiele, żeby nie powiedzieć: NIC. Co więc

upoważnia nas, aby mówić „my” czy „nasza dusza”? Jedyne, co mamy własnego, to

możliwość wydzielenia siebie jako pamięci chwili z dzieła Boga i zapamiętanie tego,

co się w naszym życiu wydarza. To nasze wspomnienia budują nas. Jesteśmy śladem

166166



i pamięcią, a nie formą i kształtem. Dlatego najważniejsza jest sama pamięć wyda -

rzeń. Aby jednak mogła zaistnieć pamięć wydarzeń, musi najpierw wcześniej dziać

się coś, co możemy zapamiętywać. A im radośniejsze będą to zdarzenia i następnie

pozostające wspomnienia, tym większe nasze spełnienie w chwili śmierci.

415 To, co robimy poprzez nasze życie, to jedynie „użytkowanie” przydzielonego

nam pewnego niewielkiego obszaru dzieła Boga, kształtując go według „swojego ży -

czenia”, nie wychodząc jednak poza to, na co nam pozwala Stwórca. Wszystko, co

robimy w czasie życia to… nic więcej niż zabawa na plaży i budowanie zamku z pia -

sku. Nadajemy użytkowanemu przez siebie obszarowi formę taką, jak chcemy, bawi -

my się przemyślnym kształtowaniem murów naszego zamku, jego wież, baszt, fos,

na szczycie nawet zatkniemy flagę, że ten zamek należy do nas, że to jesteśmy „my”.

I tyle. To jest całe nasze życie. A potem robi się ciemno, nadchodzi noc i musimy już

odejść, i zostawić wszystkie nasze zabawki i nasz zamek. Zamek powraca do swoje -

go pierwotnego kształtu ziarenek piasku, czekając na następnego, który będzie za

chwilę budował nowy zamek, który określi jako swoje życie i nada temu zamkowi

kolejną nazwę „ja”.

416 Możliwe, że pierwsze świadome ujrzenie przez człowieka (wrażliwego człowie -

ka, może szamana) samego siebie – czy to dostrzegając po prostu swoje ciało: ręce,

nogi, korpus, czy widząc swoje odbicie w tafli wody – spowodowało, że sami wy -

dzieliliśmy z siebie swoją drugą część – swoją duszę. Patrząc na swoje ciało, a jeszcze

bardziej na swoje odbicie, kiedy z odbicia spoglądała na nas jakaś „obca” twarz, wi -

dzieliśmy przecież nie tyle „siebie” (bo to my patrzyliśmy), ale jakąś inną postać. Co

prawda, poprzez logiczne wnioskowanie wiedzieliśmy, że to musimy być my, ale

z drugiej strony, przecież to „my” zobaczyliśmy, że istnieje jakieś ciało fizyczne

„nam” przydzielone. Nasza świadomość stanęła więc obok przydzielonego jej ciała,

nadając dwa niejako różne i niezależne byty zarówno ciału, jak i sobie samej.

417 Po życiu fizycznym ciało musi umrzeć – i temu świadomość się sprzeciwia, bo -

wiem przyzwyczaiła się do doznawania znanej już sobie przyjemności w życiu do -

czesnym, a i boi się również tego, co nieznane. Świadomość nie chce umrzeć, dlatego

tworzy sobie (i innym – poprzez rozwój wierzeń i religii) perspektywę dla samej sie -

bie, dalszego życia po opuszczeniu fizycznej powłoki. To świadomość chce być nie -

śmiertelna, zachowując całą swoją świadomość i pamięć zdarzeń. Patrząc z kolei

z
 

punktu widzenia ciała, to świadomość jest duszą, która ma szansę, jako niemate -

167167



rialna część nas, żyć dalej w innym świecie, przedłużając nasze trwanie na okres

wieczności, pokonując tym samym fizyczną śmierć.

418 Naciągany i osadzony jedynie w realiach minionych ziemskich królestw wydaje

się liniowy pomysł (np. chrześcijaństwo, islam), żeby istniała nieśmiertelna (lub na -

wet śmiertelna w jakimś zakresie) dusza, zachowująca całą świadomość zmarłego,

przechodząca po śmierci ciała do innego świata i czekająca na to, aż ostatecznie Bóg

na koniec czasów osądzi ją za ziemskie uczynki, wymierzając jej sprawiedliwość –

dając jej wieczną nagrodę lub wieczne potępienie. Naciągane to i mało spójne,

a
 

z
 

punktu widzenia praw natury – całkowite marnotrawstwo energii skazanej na

wieczne zaklęcie w raju lub w piekle.

419 Bardziej prawdopodobny może się już wydawać pomysł reinkarnacji i kolejnych

wcieleń domniemanej duszy (np. hinduizm, buddyzm, a i częściowo chrześcijaństwo

do VI w.), która to reinkarnacja stanowić by miała powtarzający się w jakimś zakresie

cykl, choć z kolei nadawanie duszy, tak jak w hinduizmie, kary lub nagrody za „do -

bre” lub „złe” zachowania w poprzednim wcieleniu, jest znowu mało wiarygodną

próbą przeniesienia wartości ludzkich do szerszego świata Boga.

420 Istnieją naukowe przesłanki do uznania, że „dusza” może istnieć, wynikające

z niektórych badań wskazujących, że czasami, szczególnie małe dzieci (3–4 letnie) są

w stanie pamiętać życie osób trzecich, które zmarły śmiercią naturalną lub (częściej)

zginęły tragicznie. Są próby cofania się w hipnozie do głębokich wspomnień „po -

przednich istnień” osób badanych. Poddawane badaniom, tak małe dzieci, jak i oso -

by dorosłe są w stanie podawać szczegóły, o których nie były w stanie dowiedzieć

się od innych, a które pokrywają się z faktami z życia osób zmarłych. Są także próby

kontaktów z „duchami” osób zmarłych przekazującymi informacje, o których nikt

inny nie mógł wiedzieć, są bardzo podobne do siebie relacje osób przeżywających

śmierć kliniczną i „wracających” ponownie do ciała, mają w końcu miejsce opętania

mogące być efektem przejmowania kontroli nad żyjącymi przez energie duchowe

pochodzące od osób zmarłych… 

420a Również, kiedy pod koniec lipca 2021 r. umierał przy mnie mój Tata, tuż przed

śmiercią wyszeptał: „Umieram. Powiedziałeś Mamie, żeby mnie zabrała…”. Faktycznie,

ze względu na silnie pogarszający się stan Taty, kilka godzin wcześniej poprosiłem Mamę,

żeby albo pomogła Tacie poczuć się lepiej, albo – o ile tam, gdzie się znajduje jest lepiej –

zabrała go, by się już nie męczył. (Mama zmarła 10 miesięcy wcześniej. Rodzice byli ze

168168



sobą na dobre i na złe ponad 60 lat). Poprosiłem jednak o to Mamę niemal w myślach,

w
 

innej części mieszkania. Tata nie mógł tego usłyszeć. A jednak tuż przed śmiercią ktoś

po niego „przyszedł” z tą informacją… Czy była to sama Mama? Może Anioły? A może

był to przekaz otrzymany od nadświadomości zbiorowej? Teraz żałuję, że zaskoczony

i
 

trochę zawstydzony wobec tego wyznania Taty, nie zapytałem go wtedy, skąd wie. Nie -

stety, już się tego raczej nie dowiem.

421 Nie da się jednak na podstawie tych jedynie poszlak wyciągać żadnych pewnych

wniosków na temat mechanizmów przepływu energii po śmierci człowieka i samych

rodzajów tych energii. Niezbędne są liczne dalsze badania, na podstawie których bę -

dziemy mogli jako ludzkość powiedzieć więcej o tym, kim jesteśmy i czy, oraz ewen -

tualnie w jakiej formie nasze życie ma szanse istnieć po śmierci fizycznej ciała.

422 Biorąc jednak pod uwagę rozmiar dzieła stworzenia (choćby nawet jedynie za -

kres dostępny dla ludzkiej obserwacji), skalę złożoności jego procesów, a jednocze -

śnie ich doskonałą spójność i równowagę czy także wyraźnie odgórnie zaprogramo -

wane ograniczenia człowieka w dostępie do świata wydarzeń nieodbieranych zmy -

słami, to istnieje duże prawdopodobieństwo, że istnieje coś „poza” – poza życiem

człowieka, również po śmierci fizycznej, choć pewnie może to odbiegać od ludzkich

oczekiwań życia wiecznego…

423 Filozofia/ religia Ra’i nie chce jednoznacznie określać się zarówno co do istnienia

lub nieistnienia „duszy” człowieka, jak i jej ewentualnej formy, ponieważ wszystko,

co może być na ten temat powiedziane, opiera się jedynie na dotychczasowym reli -

gijnym spekulanctwie, przypominając czyste „wróżenie z fusów”. Nie należy jedno -

znacznie nazywać rzeczy, których nazwać na razie się nie da.

424 Wyrażone poniżej stanowisko Ra’i na temat przepływów energii, w tym „duszy”

człowieka, nie jest skończonym i niezmiennym poglądem mającym na zawsze deter -

minować stosunek naszych wiernych (czy ogólniej – człowieka) do tego problemu.

Wyrażam stanowisko jedynie wobec konieczności umownego chociaż określenia

podstaw zagadnienia duszy, wyłącznie dla bieżących potrzeb naszych wiernych, ba -

zując na współcześnie dostępnych ludziom przesłankach. Robię to, aby móc umoco -

wać nas wszystkich w pewnym obszarze, w którym będziemy się mogli swobodnie

i
 

bezpiecznie dla naszej wiary poruszać. Dlatego wyrażone poniżej stanowisko nale -

ży traktować nie jako trwałe, ale jako tymczasowe i umowne ujęcie problemu.

169169



425 Filozofia i religia Radości Istnienia przyjmuje obecnie, że życie w każdej postaci

(fizyczne „istnienie autonomicznego organizmu”), możliwe jest dzięki ciągłemu

przepływowi we wszechświecie energii życia. Energia ta umożliwia podtrzymywa -

nie procesów zmian komórek wszystkich organizmów żywych, odbierane przez nas

jako życie.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: ENERGIA ŻYCIA: 283–289]

426 W przypadku istot odpowiednio złożonych, w tym rozumnych, w tym człowie -

ka, przyjmujemy obecnie, że pojawia się dodatkowo jeszcze jeden rodzaj energii –

nazywanej przez nas umownie energią samoświadomości (intelektu), przyjmowanej

przez istotę jednorazowo, w wyniku naturalnych procesów przepływów energii

dzieła stworzenia (przyjmujemy, że u ludzi w momencie zagnieżdżenia się embrionu

w łożysku matki [938]). Energia ta jest związana z daną istotą na stałe, podczas całego

jej życia fizycznego. Energia samoświadomości jest rodzajem programu („sterowni -

ka”) zawiadującego „samoświadomym” funkcjonowaniem istoty w wymiarze fi -

zyczno-zmysłowo-mentalnym oraz łączy jej umysł nieświadomy (podświadomość)

ze sferą świata pozafizycznego, świata duchowego, z polem szerszej świadomości

zbiorowej (nadświadomość). Tej „porcji” energii samoświadomości nie traktujemy

jako osobnego bytu wyższego, bytu jednostkowego, autonomicznego, rozumnego

czy samoświadomego.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: ENERGIA SAMOŚWIADOMOŚCI: 290–293]

427 Ta towarzysząca nam podczas życia, przydzielona naszemu indywidualnemu by-

towi, energia samoświadomości – mogąca być ewentualnie rozumiana przez czło -

wieka jako dusza – po pierwsze nie jest nami i nie jest naszą świadomością. Jest ener -

gią zewnętrzną uruchamiającą i koordynującą lub sterującą procesem funkcjonowa -

nia naszej jednostkowej (samo)świadomości oraz umożliwiającą nam korzystanie

z nadświadomości zbiorowej i energii wyższej Stwórcy. Po drugie – zachowuje jedy -

nie nasz energetyczny ślad, odcisk naszego istnienia, zapis wzbudzeń naszego umy -

słu podczas całego życia, swoistą matrycę energetyczną historii naszego bytu. W mo -

mencie śmierci naszego ciała przestajemy odbierać energię życia i z niej korzystać,

z
 

kolei energia samoświadomości zostaje uwolniona i powraca do wspólnego dla

wszystkich „istot złożonych” źródła energii świadomości. Równocześnie, pozostała

w świecie fizycznym materia również nie znika, powracając do cyklu obiegu materii

w przyrodzie.

170170



428

 
W niektórych sytuacjach, szczególnie, np. w przypadku nienaturalnych śmierci

i
 

związanych z nimi silnymi emocjami osób umierających, uwalniana energia samoświa -

domości nie powraca od razu do źródła, a „czując” (mając zapisaną energetycznie) potrze -

bę niejako „wyrównania rachunków”, czyli zbilansowania energetycznego zaistniałych

stanów pozostaje zawieszona pomiędzy światem materialnym, a źródłem – możemy mieć

wówczas kontakt z tymi błądzącymi energiami, odbierając je jako „duchy”.

429 To więc nie „my” i nie nasza świadomość wędruje gdzieś po śmierci ciała, ale

energetyczny zapis, kompletna dokumentacja naszego istnienia. Nie jesteśmy w sta -

nie przeżywać świadomie tego, co następuje po naszej śmierci w rozumieniu tego,

jak byśmy pewnie chcieli dalej świadomie istnieć. Dlatego nie powinniśmy raczej li -

czyć na Raj, w którym będziemy się pławić w emocjonalnym dobrobycie i nigdy nie -

kończącej się już, wiecznej, post-zmysłowej przyjemności w stylu: wieczne wylegi -

wanie się do dwunastej, wiecznie chłodne piwo z kolegami, wieczny limit kredyto -

wy na zakupy na kontach naszych pań, wieczne ploty z psiapsiółkami, ulubiony se -

rial i kanał TV czy rajski „extra bonus” dla braci muzułmanów w postaci powabnej

gromadki wiecznych dziewic, po jednej gromadce dla każdego brata, oczywiście.  

430 „Życie” po śmierci istnieje, ale nie tyle życie naszej świadomości i generowanych

przez świadomość zmysłowych pragnień, co kompletny zapis energetyczny naszego

życia, w tym naszych emocji. Czyli nie jesteśmy to „my”; to pozostały po nas i już

całkowicie niezależny od nas zapis wzbudzeń energetycznych tworzących nasze ist -

nienie. Coś jak zeszyt przechodzący z rąk do rąk, w którym każdy jego właściciel do -

pisuje coś od siebie, emocje swojego istnienia, swojego życia. Tak samo, jak wcho -

dząc w posiadanie takiego zeszytu, nie stajemy się nagle żadnym z jego poprzednich

właścicieli (ani ich sumą), tak samo otrzymując energię samoświadomości, która jest

w użyciu „od zawsze”, nie stajemy się nikim z poprzednich jej użytkowników – tak,

jak nikt z poprzednich użytkowników nie staje się nami. Jesteśmy sobą i budujemy

nasze własne świadome życie, istnienie, które jest dla naszej świadomości naszym

życiem całkowicie realnym i prawdziwym, aż do zdania tego życia Bogu. Prawdopo-

dobne jest, że korzystamy w jakimś zakresie z niesionej przez energię samoświado -

mości informacji/ doświadczeń poprzednich istnień. Przyjmowanie i zdawanie energii

samoświadomości nie musi oznaczać, że otrzymujemy ją skądś (z oddalonego źródła) „fizycz -

nie”, a następnie jest ona również „fizycznie” do źródła odsyłana. Całość naszych istnień

może się odbywać się w „jednym miejscu”, w wielowymiarowej „chmurze” dzieła stworzenia.

171171



431

 
Powinniśmy pamiętać, że cały tworzący nas świat jest formą energii, również

więc całe nasze świadome istnienie jest energetycznym wzbudzeniem. 

Nie chodzi więc o to, jak sami widzimy przez chwilę siebie, ale o to, 

jak cały czas widzi nas Bóg.

432 Tym, co utrzymuje nas zawsze w przekonaniu, że będzie dobrze i wszystko jakoś

się ułoży, jest nadzieja. Nadzieja podtrzymuje nas na duchu i napędza nasze co -

dzienne działanie. Na pewno nadzieja jest jednym z darów Boga. I może właśnie na -

dzieja i nasza wiara jest tym, co określa nasze życie „po śmierci”, materializując

w
 

naszym umyśle w momencie kończenia doczesnego życia, projekcję naszego indy -

widualnego „raju”. Czas, w naszym ludzkim rozumieniu, poza światem material -

nym przecież nie istnieje, cóż więc stoi na przeszkodzie, abyśmy kończąc przygodę

ziemskiego istnienia „na zawsze” już „zawieszali się” w ostatnim stanie zapisu na -

szej świadomości – z pamięcią całego naszego życia, przeplatającą się z naszym wy -

obrażeniem życia po śmierci.

433 To byłby najlepszy raj dla człowieka. Projekcja tego, co było dla nas najpiękniej -

sze – ostatnie, ale za to już wieczne, wielowymiarowe jak w zaczarowanym śnie

i nad wyraz realne, interaktywne wspomnienie całego naszego życia, wszystkich na -

szych radości i szczęścia, wszystkich tych, których kochaliśmy, wspaniałych obra -

zów, dźwięków, zapachów, smaków, dotyków, myśli, pocałunków, miłości, pierw -

szych zmagań z życiem, pierwszych ocen w szkole, naszego dzieciństwa, młodości,

dorastających dzieci, wnuków, przyjaciół, ukochanej żony, ukochanego męża… Sło -

wem wszystkiego, co było dla nas w życiu drogie i radosne – i taki raj, składający się

z żywych wspaniałych wspomnień pozbawionych ziemskich pragnień i trosk, otrzy -

malibyśmy jako zawieszoną na wieczność w nieistniejącym czasie projekcję…

434 Bez względu na to, czy jesteś ateistą, czy osobą wierzącą, bez względu na to, w ja -

kiego Boga wierzysz, również na pewno wolał(a)byś na zawsze pozostać już w pięk -

nym jak we śnie obrazie wspomnień swego życia, swoich bliskich i waszych wspól -

nych radości i szczęścia, niż na wieczność zawiesić się albo w niebycie, albo w jakimś

bliżej nieokreślonym, całkowicie ci obcym „raju”… Niech jednak każdy z nas ma

swoją wizję swojego życia po tamtej stronie. Nie odbierajmy nikomu nadziei na

otrzymanie tego, w co wierzy, i w sposób, w jaki wierzy.

435
 

Biorąc pod uwagę dostrzegane wokół zorganizowanie świata Boga w ten sposób, że

wszystko istnieje w nim w równowadze pojęć przeciwstawnych/ przeciwnych, będących

172172



„zwierciadlanym” odbiciem siebie nawzajem, prawdopodobne wydaje się, że nasze mate -

rialno-fizyczno-ziemskie życie jest stanem, który ma jakiś rodzaj równoważnego mu uzu -

pełnienia „po tamtej” stronie.

__________

436 Nie ma jednak żadnego sensu próbować odgadywać tego, czego nie jesteśmy

w
 

stanie ani odgadnąć, ani pewnie i zrozumieć. Nie ma sensu również żyć jedynie ja -

kąś wiotką i w sumie przecież wyłącznie roszczeniową nadzieją, że po śmierci będzie

nam lepiej, że dostąpimy jakiegoś wiecznie cudownego i „wiecznie zielonego” raju,

jakiejś wyjątkowo wspaniałej nagrody za rzekome trudy życia doczesnego. 

437 To jedynie dotychczasowe religie (tworzący te religie kapłani i władcy) 6  000–3  000

lat temu rozdawały swoim wiernym tanie obietnice rzekomo realnego, bajecznego życia po

śmierci, w niebiańskim raju. Służyło to temu, by wierni nie obawiali się ginąć dla rządzą -

cych w prowadzonych wówczas powszechnie wojnach oraz by nie buntowali się za swój

doczesny nędzny los, gotowany im przez tychże władców i kapłanów. Koncepcja życia

wiecznego oraz raju i piekła, jako boskiej wiecznej nagrody lub kary, przetrwała następnie

w wyjątkowo zabobonnym wobec Boga, judaizmie oraz dalej, w religiach powstałych na

bazie wierzeń judaizmu: w chrześcijaństwie i w islamie.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: HISTORIA CYWILIZACJI LUDZKIEJ. AKAPITY: 500–506]

438 Tymczasem, nie ma nic bardziej wymiernego, realnego, i tym samym bardziej

prawdziwego i wartościowego dla człowieka niż otrzymywane od Boga, 

nasze – TU I TERAZ.

439 To, co stwierdzamy logicznie na pewno [810], to to, że po pierwsze – nasze istnie -

nie pochodzi od Stwórcy, jako przyczyny i właściciela naszych istnień, a po drugie –

nie jesteśmy jakąś Jego pomyłką (!) [798, 781 ] (którą to absurdalną koncepcję „Boskiej

niedyspozycji/ nieudolności” – czyli stworzenia człowieka, który w chwilę po stwo -

rzeniu „okazał się być grzeszny” wobec Boga – bez żadnego głębszego zastanowie -

nia, za to wyjątkowo fanatycznie, narzucają światu chrześcijaństwo i islam).

440 I to właśnie – Boskie pochodzenie naszego istnienia – powinno nam w pełni wy -

starczyć do tego, by czuć się szczególnie dumnym ze swoich istnień. Otrzymujemy

od Stwórcy dar wyjątkowy, cudowny i niepowtarzalny. Dar, którym Bóg chce nas

173173



obdarzać i właśnie dokładnie w tym momencie to czyni! Dlatego też w oparciu wy -

łącznie i AŻ o to, co mamy „tu i teraz”, wyłącznie i AŻ w TYM n iepowtarzalnym ży-

ciu, powinniśmy odnajdywać sens naszego istnienia. Sens ten odnajdziemy jednak

dopiero wtedy, kiedy sami będziemy potrafili wnieść do swojego życia dodatnią dla

siebie wartość – czyli przeżyć swoje życie tak, abyśmy byli szczęśliwi i spełnieni naj -

bardziej, jak tylko zdołamy.

441 Przypomnijmy sobie przywołane na wstępie dwa przysłowia – arabskie i chiń -

skie:

Wykorzystaj pięć rzeczy przed pięcioma innymi: młodość – przed starością, zdrowie –

przed chorobą, odpoczynek – przed pracą, bogactwo – przed biedą, życie – przed śmiercią.

W dniu twoich narodzin wszyscy byli weseli, tylko ty płakałeś. Żyj tak, aby w twej ostat -

niej godzinie wszyscy płakali, a ty jeden byś śmiał się serdecznie i łzy w oku nie miał.

442 I niech przesłanie tych prostych słów, wynikających jednak z przemyśleń i do -

świadczeń wielu minionych pokoleń, pozostanie tym, co będzie mieć dla nas naj -

większe znaczenie w naszym życiu – w tym miejscu dzieła stworzenia, które przewi -

dział dla nas Stwórca – w danym nam do istnienia ziemskim raju, czego jednak naj -

częściej zupełnie wciąż nie potrafimy odpowiednio docenić.

443 Nie wiemy, czy i co Bóg szykuje dla nas po śmierci, bez względu jednak na to,

w co każdy z nas wierzy, powinniśmy zaufać Bogu. Tak jak zaufaliśmy naszemu

Stwórcy przed naszym urodzeniem się, że to, co za chwilę nastąpi, jest dla nas

dobre, bo jest cały czas w NIM osadzone, tak samo powinniśmy zaufać, że to,

gdzie Stwórca zabierze nas po śmierci, jest również dobre, 

bo również całkowicie w NIM pozostaje.

PRZEMIJANIE I ŚMIERĆ

444 Pomimo że dla każdego z nas jest raczej oczywiste, że nic w naszym świecie nie

jest ani wieczne, ani tym samym definitywnie stałe, a wszystko ma wartość tymcza -

sową, to jednak najczęściej równocześnie zupełnie nie uświadamiamy sobie, że nic

nie zostaje nam w życiu dane, a jedynie na pewien czas użyczone.

174174



445 Musimy pamiętać, że ani samo życie, ani nic, z czym się w czasie życia stykamy,

nie jest naszą własnością, a jest jedyną własnością Boga Stwórcy jako przyczyny

i
 

właściciela dzieła stworzenia – dlatego też naszego życia nie możemy traktować

jako swojej własności (bez względu na to, jak nie byłoby nam „smutno”), a jako po -

chodzące z Boskiej „wypożyczalni istnienia”. To Stwórca użycza nam możliwości ist -

nienia, dlatego w chwili śmierci zdajemy Mu jedynie wypożyczone od niego wcze -

śniej to chwilowe istnienie. Oddajemy to, co na jakiś czas od Boga otrzymujemy do

użytkowania. „Od Boga przychodzimy, do Boga wracamy”. I to nie my, a wyłącznie

On decyduje, kiedy nas do siebie z powrotem wezwie, tak samo jak i wyłącznie On

zdecydował wcześniej o powołaniu nas do ziemskiego życia. Jesteśmy tylko epizoda -

mi. I, mimo że lokalnie podmiotowymi, to jednak epizodami.

446 Zasadą nadaną przez Stwórcę dziełu stworzenia (zachodzącą co najmniej w na -

szym obszarze dzieła) jest ciągłe, cykliczne odradzanie się wszystkiego poprzez upo -

rządkowane przepływy występującej w różnych formach energii. Nic wewnątrz

wszechwszechświata, oprócz podstawowych zasad i energii pierwotnej nie istnieje

wiecznie i w sposób stały, natomiast wszystko odradza się w formie za każdym ra -

zem lepiej dostosowanej do warunków lokalnej, dynamicznej w swej naturze rzeczy -

wistości.  

447 Dlatego mówiąc: „wszystko się rodzi i umiera”,  nie jesteśmy precyzyjni i używa -

my tych pojęć w uproszczeniu i niesłusznie. Energia dzieła stworzenia jest stała – nic

więc nie umiera, a jedynie zmienia formę; tak samo jak wcześniej nic się nie rodzi,

a jedynie odradza. Tak należy podejść do trudnego dla nas ludzi zagadnienia, do

związku pojęć: narodziny – przemijanie – śmierć.  

448 Wszystko, co się dzieje w życiu człowieka, ale również: i przed nim, i po nim,

dzieje się cały czas w Bogu, w Jego Woli. Wszystko jest więc dokładnie takie, jak ma

być. Nie ma w naszym życiu nic bardziej naturalnego niż narodziny i śmierć – wyjąt -

kowo równo nadane tym, których Stwórca powołuje do życia. 

449 Nasz bunt przeciwko przemijaniu, a potem śmierci, spowodowany jest wyłącznie

zwykłym uczuciem przyzwyczajenia i wynikającym z przyzwyczajenia strachem

przed tym, co nieznane. Przyzwyczajamy się do życia, bo je już znamy, a boimy się

tego, co ma nastąpić, bo tego nie znamy. To jednak wyłącznie my sami nadajemy

swoim świadomym istnieniom (swojemu życiu) tak szczególnie wysoką, niczym nie -

zastąpioną, jednostkową wartość. Dzieje się to oczywiście zgodnie z zakresem obsza -

175175



ru swobody, na który Stwórca nam pozwala, ale czy w tym naszym (szczególnie za -

chodnim, materialistycznym) stosunku do życia i śmierci czasem trochę nie przesa -

dzamy?

450 Powtórzmy raz jeszcze: zaufajmy Bogu, że to co szykuje dla nas po śmierci, jest

dla nas najlepsze, tak samo, jak całkowicie zaufaliśmy Bogu w chwili naszych na -

rodzin. Tak długo, jak będziemy się wzbraniać przed tym, co w świecie Boga jest na -

turalne, tak długo będziemy cierpieć. Rozumiejąc i akceptując naturalne procesy

przepływów energii, znacznie łatwiej jest pogodzić się z obserwowanymi u siebie

i
 

swoich najbliższych zmianami związanymi z przemijaniem, a następnie ze zda -

niem, zwróceniem Stwórcy naszych istnień.

451 Każdy z czterech etapów życia człowieka: narodziny – przyjęcie życia od

Stwórcy, młodość – branie od świata, upływ czasu życia – oddawanie światu oraz

zakończenie życia – zdanie życia Stwórcy jest całkowicie pełnoprawnym

elementem cyklu życia każdej istoty ludzkiej. Każdy z tych etapów naszego życia,

jak i etap piąty – istnienie energii nas tworzących poza okresem naszego życia

(istnienia świadomego) – jest równomiernie i w pełni osadzony w całkowitej

Jedności w Bogu, w Jedności Jego Woli.

452 Zwróć uwagę, że każdy może umrzeć w wieku 20 czy 30 lat, ale już nie każdy może

dożyć do 70, 80 czy 90 lat. Bądź więc dumny/a ze swojego życia – żyj świadomie i ciesz się

życiem tak długo, jak czujesz, że życie daje Ci radość. Dbaj o siebie, o swoje zdrowie

i sprawność tak fizyczną, jak umysłową. Planuj swoje życie i realizuj te plany. Co prawda

Bóg najczęściej nie pyta o zdanie tych, których zabiera, często jednak tych, którzy mają

jeszcze jakiś ziemski plan do zrealizowania, dłużej zostawia „w spokoju”. Pouprzątaj wo -

kół siebie i uporządkuj swoje sprawy, a tam, gdzie się da, pogódź się z wrogami – uporząd -

kuj przepływy energii. Przygotuj siebie i innych na okoliczność zdania przez siebie życia,

rozdziel również swoje sprawy doczesne wedle swojej woli, a nie zdawaj się jedynie na

przyszły przypadek (chyba, że tak właśnie chcesz). A kiedy będziesz już gotowy/a – ciesz

się dalej każdą kolejną chwilą, rokiem i dekadą życia. 

453 Śmierć jest największym problemem spotykającym nie tych, którzy odchodzą,

a
 

tych, którzy pozostają przy życiu. To od nas zależy, jak przygotujemy naszych bli -

skich na nasze odejście. Każda śmierć w najbliższej rodzinie rodzi głęboki ból i smu -

tek, w każdym też przypadku niezbędny jest czas na żałobę i następnie powrót do

normalności. Jeżeli jednak sami odpowiednio nie przygotujemy naszych małżonków

176176



i dzieci na to, co nie tylko nieuchronne, ale i całkowicie pozostające w Bogu, to ich

cierpienie i ból mogą niepotrzebnie dłużej rozlewać się po ich życiu, zabierając im

pozytywną energię ich życia.

__________

454 Ceremonie pogrzebowe odbywające się w religii Ra’i powinny być uroczystościa -

mi podniosłymi, odbywać się w zadumie nad prawami nadawanymi ludziom przez

Boga, ale nie powinny być uroczystościami wyłącznie smutnymi. Smutek jest stanem

naturalnym i oczywistym w takich sytuacjach, ale jako istoty będące częścią całego

dzieła stworzenia nie możemy jedynie egoistycznie widzieć faktu zdawania docze -

snego życia Bogu i oceniać go wyłącznie według naszych fizyczno-ziemskich kryte -

riów. O ile smutek odpowiada za naszą ludzką, odbieraną subiektywnie doczesną

stratę, to jakie uczucie ma odpowiadać obiektywnemu przejściu osoby zdającej życie

(energii tę osobę tworzących), „wracającej z powrotem” do wszechmogącego Stwór -

cy?

455 Dlatego też ceremonie pogrzebowe w religii Ra’i nie powinny być rozumiane

i postrzegane wyłącznie jako ceremonie zakończenia życia ziemskiego, ale jako cere -

monie właśnie: PRZEJŚCIA. Ceremonia przejścia stanowi symbol zakończenia cyklu,

który jednak równocześnie oznacza rozpoczęcie jakiegoś cyklu nowego. Przechodzi -

my z jednej rzeczywistości danej nam wcześniej czasowo do użytkowania przez

Boga, do innej rzeczywistości również w pełni istniejącej w Stwórcy spajającym całe

dzieło stworzenia. Sami nie wiemy co prawda nic na temat tej nowej rzeczywistości,

wie jednak za nas Bóg. Czy chcemy uważać, że to za mało?

456 Gdyby Bóg chciał stworzyć świat innym, to by to uczynił. Widać nie ma potrzeby,

abyśmy żyli na tym świecie dłużej, skoro Stwórca uznał, że tyle nam w tej fizyczno-

materialnej rzeczywistości wystarczy. Zaufajmy Bogu, że wie co czyni. Nikt, patrząc

szerzej, nie jest w stanie zarządzić dla nas lepiej.

177177



II.7. Dzielenie się. Pomaganie innym.

TO NIEPRAWDA, ŻE TYLKO CZARODZIEJ UMIE RÓWNOCZEŚNIE DZIELIĆ 

I
 

MNOŻYĆ

457 Jako ludzie, zostaliśmy stworzeni do życia w grupie – interakcja z innymi jest

nam niezbędna do istnienia. Żyjąc w grupie, nasze działanie nabiera dla nas samych

większego sensu dopiero wtedy, gdy znajduje jakieś uznanie w oczach innych. Dlate -

go też całościowo – najwięcej radości życia daje człowiekowi robienie czegoś, co

może zostać docenione przez innych.

458 Przez pewną część życia jesteśmy niejako „z automatu” nastawieni na branie.

Najpierw, w dzieciństwie bierzemy od rodziców, od otoczenia, od nauczycieli, od ró -

wieśników; bierzemy, czerpiemy, zbieramy, gromadzimy. Potem, podejmując pracę,

zaczynamy zarabiać, mnożąc to, co otrzymaliśmy wcześniej, dalej gromadząc do -

świadczenie i wiedzę. Kumulujemy wszystko, sprawia nam to radość. Aż w pewnym

momencie zaczynamy dzielić się z innymi, oddawać innym część siebie i część tego,

co zgromadziliśmy. Oddajemy dzieciom, rodzinie, społeczności, państwu i czasem

bezpośrednio tym, którzy potrzebują wsparcia.

459 Dzielenie się z innymi jest procesem odwrotnym do brania i pomnażania, dają -

cym znacznie więcej radości; jest działaniem, w którym to my dajemy innym to, cze -

go potrzebują. I to w większości wyłącznie przecież my sami decydujemy, komu i co

chcemy dać. Dawanie siebie innym jest mnożeniem radości  – zarówno dajemy ra -

dość innym z otrzymania czegoś od nas, jak i sami radość otrzymujemy, widząc, jak

inni stają się dzięki nam szczęśliwsi.

460 Możemy dzielić się z innymi wszystkim. Jeżeli jesteśmy szczęśliwi i radośni, dzie-

limy się z bliźnimi uśmiechem i dobrą energią. Jeżeli jesteśmy specjalistami w jakiejś

dziedzinie, dzielimy się z innymi swoim doświadczeniem i specjalistyczną wiedzą.

Jeżeli chcemy pracować społecznie, pracujemy dla jakiejś idei. Jeżeli chcemy podzie -

lić się pieniędzmi, darujemy je fundacjom, hospicjom czy bezpośrednio potrzebują -

cym. I oczywiście przede wszystkim z własnymi dziećmi i rodziną dzielimy się

wszystkim, co posiadamy: miłością, doświadczeniem życiowym, pracą, majątkiem.

178178



461

 
Nie ma znaczenia, czym chcesz się dzielić z innymi: czy będzie to twój uśmiech i miłe

słowo, czy będzie to rozmowa, będąca dla kogoś kołem ratunkowym w trudnym momencie

życia, czy będzie to pomoc poprzez pracę na rzecz innych, czy wymierne wsparcie finanso -

we. Nie ma znaczenia również, z jakich pobudek chcesz się dzielić z innymi. Każda pobud -

ka jest piękna, jeżeli idzie z nią w parze radość z dzielenia się: czy jest to wewnętrzna po -

trzeba filantropii, czy jest to współczucie, czy jest to chęć sprawienia radości przede

wszystkim sobie, poprzez poczucie uszczęśliwienia kogoś. Każde dzielenie się z innymi

swoją radością powoduje mnożenie radości i sprawia, że i świat, i życie stają się

piękniejsze i głębsze.

462
 

Dzielenie się z innymi jest najpełniejszą możliwością potwierdzenia swojej

wartości dla świata. Bez dzielenia się ze światem radością swojego życia i bez

brania radości z otaczającego cię świata skończysz jak samotna łodyga na pustyni,

czekająca na deszcz, który pewnie nigdy nie nadejdzie.

Bierzmy Radość z dawania Radości!

463 Idea pomagania innym i dzielenia się z innymi sobą jest podstawową i najważniej -

szą ideą Kościoła Radości ISTNIENIA. Naszym celem jest pomaganie wszystkim członkom

naszej ludzkiej wspólnoty w czerpaniu radości z życia. Pomoc tę zamierzamy prowa -

dzić w kilku obszarach:

• Poprzez głoszenie światu filozofii i religii Radości Istnienia Ra’i – chcemy uświa -

domić wszystkim mieszkańcom Ziemi, że to oni – wszyscy mY jesteśmy najważ -

niejsi – nasze indywidualne i wspólne prawo do szczęśliwego i radosnego przeży -

cia niepowtarzalnego życia danego nam przez wspólnego Stwórcę;

• Poprzez szeroko rozumianą pomoc psychologiczną i duchową – chcemy dawać

wsparcie wszystkim w codziennym życiu;

• Poprzez Fundację Radości Świata – chcemy utworzyć możliwie najszerszą platfor -

mę propagującą ideę pomagania innym oraz wspierającą wartościowe projekty po -

mocowe, w tym poszczególne fundacje celowe;

• Poprzez sprzeciwianie się coraz powszechniejszej „bylejakości” świata i coraz

częstszemu zatracaniu przez ludzi ważnych, budujących człowieczeństwo wartości

– chcemy wspierać wszelkie wartościowe inicjatywy społeczne;

179179



• Poprzez pomoc w samoorganizowaniu się członków i sympatyków Kościoła – chce -

my uczestniczyć w tworzeniu dla nich (nas samych) wspólnej, codziennej aktyw -

ności – zarówno aktywnego spędzania czasu wolnego, jak i wspólnych wyjazdów –

tak weekendowych, jak i wakacyjnych;

• Poprzez prowadzenie/ współprowadzenie działalności biznesowej – chcemy umoż -

liwiać aktywnym finansowo członkom naszego Kościoła wspólne zarabianie, jak

również umożliwiać pozostałym członkom wspólnoty częściowe uczestnictwo

w
 

wypracowanych przez Kościół zyskach, wspierając tym samym lokalne społecz -

ności.

DZIELENIE SIĘ – SYMBOLEM NASZEJ JEDNOŚCI ZE ŚWIATEM BOGA

464 Kościół Radości ISTNIENIA zaleca swoim członkom i sympatykom stałe dzielenie się

z innymi osiąganym przez siebie dochodem. Na wspieranie innych powinniśmy

przeznaczać minimum 1/20, czyli minimum 5% swoich dochodów (po zapłaceniu

już państwu wymaganych podatków), czyniąc z tego działania standard swojego

życia. 

465 Środki te możemy przeznaczać na wybraną przez siebie inicjatywę społeczną czy

działalność pomocową zarówno w postaci np. ustanowienia stałego, comiesięcznego

zlecenia przelewu bankowego lub też dokonując jednej, większej, „rytualnej” daro -

wizny, np. raz w roku. W sytuacji, kiedy nie stać nas na dokonanie darowizny w za -

lecanej wyżej wysokości lub też wolimy pomagać innym bezpośrednio swoją pracą,

powinniśmy wykonać darmową, charytatywną pracę (o wartości równowartej nie -

dokonanej darowiźnie) na rzecz swojej społeczności – pomoc osobom w potrzebie,

osobom starszym, pomoc w prowadzeniu wybranej przez siebie fundacji, stowarzy -

szenia, hospicjum, doraźny wolontariat itp.

466
 

Kościół Radości ISTNIENIA na cel bezpośredniego dzielenia się ze społecznościami lokalny -

mi przeznaczał będzie 50% zysku wypracowanego z działalności gospodarczej prowadzo -

nej/ współprowadzonej przez Kościół. Reszta zysku będzie przeznaczana na promowanie

idei Ra’i oraz na rozwój i samoutrzymanie się Kościoła.

467 Wypełnianie religijno-filozoficznego obowiązku dzielenia się sobą z innymi jest

symbolem naszej jedności ze światem Boga w naszym codziennym materialnym oraz

duchowym istnieniu.

180180



468

 
Wszystkim ludziom na świecie, bez względu na stan ich posiadania, 

powinna przyświecać wspólna zasada moralna: 

TY MASZ MNIEJ, JA MAM WIĘCEJ, 

DLATEGO CZUJĘ SIĘ W OBOWIĄZKU CI POMÓC!

WSZYSTKO, CO MATERIALNE, ZOSTAJE TUTAJ

469 Zawsze musimy pamiętać, że żaden człowiek, bez względu na to, kim jest i czego

by nie posiadał, nie zabierze po swojej śmierci „na drugą stronę”, NIC materialnego

z tego świata. Wszystko, co posiada, musi pozostać tutaj.

470 Bardzo często jesteśmy ograniczeni w decyzji, komu zostawić swój majątek, bez

względu na jego wielkość. Przez całe życie ciężko pracujemy, często tłumacząc sobie,

że to, co robimy, robimy dla dzieci. Z biegiem czasu jednak dzieci dorastają, stają się

coraz bardziej samodzielne, czasem oddalają się od nas na tyle, że zastanawiamy się

nawet, czy słusznie były dla nas w życiu najważniejsze… Nierzadko dzieci, wzmoc -

nione naszą inwestycją w ich wychowanie i edukację, zaczynają zarabiać znacznie

więcej od nas.

471 Dlatego też gromadzone oszczędności, które nie muszą już służyć zapewnieniu

długoterminowego bezpieczeństwa nam i naszym najbliższym, nierzadko przestają

nagle mieć dla nas realną wartość. Przed dużym problemem stają też często osoby,

których dzieci prowadzą już swoje dorosłe, niezależne życie, będąc przy tym jednak

niezbyt pracowitymi. Trzeba pamiętać, że pieniądze mogą łatwo zepsuć człowieka,

szczególnie tego, który nigdy nie musiał na nie ciężko pracować.

472 Jeżeli nie jesteś pewien/ pewna, czy Twoje dzieci lub wnuki właściwie spożyt -

kują zgromadzony przez Ciebie podczas życia majątek, to nie dawaj im nic wię -

cej ponad to, co uznasz za niezbędne minimum. Jeżeli zapewniłeś/aś im edukację

i
 

dobry start w życiu, to już w pełni zrobiłeś/aś to, co do Ciebie należało. Nie

unieszczęśliwiaj nikogo poprzez pozbawianie go radości z wykonywania pracy

i
 

ze zdobywania oraz z budowania swojego życia. Pamiętaj, że samo dążenie do

celu daje zdecydowanie więcej radości i energii do życia, niż osiągnięcie tego

celu.

181181



473 Dlatego, jeżeli stajesz w życiu przed koniecznością wyboru, co zrobić ze swoim

jakimkolwiek majątkiem, oddaj go lepiej potrzebującym, niż pozwól, aby został on

przez rodzinę roztrwoniony. Pozostawiane rodzinom nawet największe majątki,

w
 

zdecydowanej większości najdalej w ciągu dwóch, trzech następnych pokoleń cał -

kowicie przestają istnieć. Są po prostu konsumowane na zasadzie „łatwo przyszło,

łatwo poszło”.

474 Warto korzystać z pośrednictwa fundacji mających odpowiednie i doświadcze -

nie, i rozeznanie, w jaki sposób najlepiej pomagać. Czasem trzeba przekazać bezpo -

średnio gotówkę na leczenie czy rehabilitację osoby potrzebującej, ale warto również

wspierać działania szersze, nastawione na systemowe wyrównywanie szans innych.

Potrzeb świata jest „nieskończenie” wiele, a sprawdzone fundacje są w stanie odpo -

wiednio środkami zarządzać i mądrze je przekazywać naprawdę potrzebującym. 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: 1096]

475 Zachęcam Cię oczywiście również do korzystania z naszej Fundacji Radości Świa-

ta oraz – jeżeli identyfikujesz się z naszymi ideami – do bezpośredniego wsparcia

Kościoła Radości ISTNIENIA. Szczególnie do momentu finansowego uniezależnienia się

naszego Kościoła bardzo potrzebujemy Twojego wsparcia. Y!

182182



II.8. Symbolika Kościoła Radości ISTNIENIA oraz filozofii i religii 

Radości Istnienia Ra’i.

SYMBOL YOM
 

476 Okrąg (a w trzech wymiarach, kula) wyraża:

• 1
 

Wyobrażenie Stwórcy-Boga i Jego Absolutu spajających całość dzieła stwo -

rzenia (wszechświata Boga). Kula/ okrąg jest najdoskonalszym kształtem ob -

serwowanego przez człowieka świata;

• 2
 

Wyobrażenie źródła promieniowania wszystkich energii Boga;

• 3
 

Wyobrażenie całości wszechświata Boga stanowiącego Jedność w Stwórcy,

w Jego Woli;

• 4
 

Wyobrażenie najważniejszego odczuwalnego ludzkimi zmysłami źródła

energii Boga – Słońca.

477 Symbol M wyraża:

• 1 Ptaka w locie symbolizującego naturę umieszczoną przez Stwórcę ponad

człowiekiem. 2 Człowiek jest częścią natury i nie znajdzie Boga, wyrzekając

się natury czy o niej zapominając.

478 Symbol Y wyraża:

• 1 Wyobrażenie człowieka wyciągającego ręce w kierunku Stwórcy, Jego ener -

gii, Słońca i natury, łaknącego energii Boga i jedności z całym światem

i wszechświatem Stwórcy;

• 2
 Jest literą Y – symbolizującą pytanie ‘dlaczego?’ (ang.: ‘why’, ‘y’). Człowiek

od zawsze zadawał to pytanie. Jest ono źródłem wszelkiego postępu i rozwo-

ju ludzkości;

• 3
 Jest literą Y – historycznie i emocjonalnie ważnym dla mnie wyróżnikiem

słowa ‘joY’ (ang. ‘radość’).
4

 Połączenie trzech powyższych znaczeń sprawia, że z symbolu Y czynię  

podstawowy symbol filozofii/ religii Ra’i.

183183



479 Symbol OM wyraża:

• 1

 

Symbol OM jest świętą sylabą, zgłoską, symbolem Absolutu Boga, Brahma -

na (hinduizm) i Najwyższej Rzeczywistości (buddyzm); 2

 

jest dźwiękiem wi -

bracji tworzącej świat, 3

 

jest dźwiękiem niezwykle silnie naładowanym ener -

gią duchową;

• 4

 

Jest symbolem religijności oraz różnorodnych poszukiwań duchowych;

• 5

 

Wyraża stan jednoczenia wszystkich religii.

480 Symbol MY wyraża:

• 1
 

Jest słowem ‘my’ (ang. ‘mój, moja, moje’) – wskazuje na kolejność wartościo -

wania świata w filozofii i religii Ra’i, w której najważniejszy jest człowiek

w pierwszej osobie ‘ja’. 2 Źródłem Radości jest nasze subiektywne odczuwa -

nie świata Boga. Radość więc, zgodnie z zamiarem Stwórcy powstaje naj -

pierw w nas samych – moje życie, mój świat, moja rodzina, moja wartość, moja ra -

dość – a dopiero później możemy naszą radością i naszą energią dzielić się

z innymi. 3 Bez siły bijącej z nas jako jednostek nie byłoby żadnych szans na

mówienie o sile rodziny/ wspólnoty/ społeczeństwa. 4 Równocześnie Bóg tak

zaprojektował człowieka, aby pełnię radości i energii działania człowiek

mógł czerpać dopiero ze współistnienia z innymi; 

• 5 Jest słowem ‘my’ (ang. ‘mój, moja, moje’), co w połączeniu z bliskością okrę -

gu symbolizującego Boga, oznacza bliskość i bezpośredniość relacji człowie -

ka z Bogiem oraz całkowite podporządkowanie tego, co ‘moje’ Bogu i Jego

umocowanym w naturze prawom dzieła stworzenia;

• 6 Symbole M i Y, łącząc się w słowie ‘MY’, symbolizują nierozerwalne połą -

czenie człowieka z naturą;

• 7
 Jest polskim słowem ‘my’ – podkreślając również, że w Kościele Radości
ISTNIENIA najważniejsi jesteśmy MY, jako wspólnota. Wspólnota radości, myśli,

słów i czynów.

481 Całość symbolu YOM wyraża:

• 1

 
Kierunek spływania wszystkiego: energii, istnienia, prawdy i sensu życia –

od Stwórcy, poprzez naturę, do człowieka;

184184



• 2

 

Połączenie Stwórcy-Boga, natury i człowieka, stanowiąc symbol naturalnej

magii świata Boga,  symbolizując równocześnie jedność całości świata

i
 

wszechświata Boga;

• 3

 

Pionowa oś symetrii symbolizuje pozorny, dualny podział świata i wszech -

świata na przeciwstawne sobie elementy, które jednak tworzą pełną całość

pozostającą ze sobą w doskonałej równowadze i jedności.

   

Symbol YOM

185185



Y



Część III

RELIGIE

CIĄG DALSZY





III.1. Głębiej w przeszłość.

WIEK ŚWIATA KONTRA WIEK RELIGII

482 Każda z dotychczasowych religii świata od zawsze uważa, że to wyłącznie ona

ma prawo do nazywania Boga, że to jedynie ona zna Prawdę świata, i że to również

ten jej konkretny bóg stworzył cały świat niedługo przed tym, jak religia ta powstała.

Cóż to jednak za religijna pycha wciąż twierdzić tak dzisiaj, biorąc pod uwagę obec -

ną wiedzę o świecie, którą to wiedzę przecież nie kto inny, jak sam Stwórca właśnie

nam udostępnia!

483 Mało kto zdaje sobie sprawę z tego, jaki według obecnej wiedzy naukowej jest

wiek Ziemi. Nawet ci, którzy pamiętają wiek Ziemi ze szkoły, najczęściej zupełnie

nie uświadamiają sobie, jak olbrzymią liczbą jest liczba lat, którą pamiętają. W cza -

sach tworzenia się judaizmu uważano, że Bóg stworzył świat od kilkuset, do kilku

tysięcy lat wcześniej! Pogląd ten był obecny przez długie wieki w świadomości ludzi,

bowiem nie posiadali oni żadnych innych informacji o prehistorii świata, oprócz

tego, co dostarczały im religie bazujące na informacjach zawartych w swoich

„wszystkowiedzących” – będących wyrocznią w każdej sferze życia – pismach

„świętych”. 

484 Dopiero pod koniec XVIII w., poprzez dokonywane odkrycia, wraz z rozwojem

nauki uwolnionej z kajdan religijnego ciemnogrodu, zaczęto datę powstania Ziemi

przesuwać w czasie coraz to dalej i dalej. Od kilkudziesięciu lat wiadomo już, że Zie -

mia powstała ok. 4,5 miliarda lat temu (4  500 000  000) w naturalnych procesach for -

mowania gwiazd i planet, po wybuchu wcześniejszej gwiazdy Supernowej, który to

wybuch był/ jest naturalnym cyklem życia niektórych gwiazd. Z materii wytworzo -

nej przez wybuch tej gwiazdy ukształtowały się nasze Słońce oraz wszystkie planety

naszego Układu Słonecznego. Z kolei wiek Wszechświata, powstałego w wyniku

t w. Wielkiego Wybuchu, oceniany jest na ok. 14 miliardów lat (13
 
800

 
000

 
000).

(Mowa o wieku obserwowalnego obecnie Wszechświata fizycznego, choć według

niektórych fizyków rozpoczęcie kreacji naszego Wszechświata było najprawdopo -

dobniej jedynie fazą kolejnego cyklu istnienia większej struktury wchodzącej w skład

znacznie szerszego obszaru {wszechwszechświat [211]}).

189189



485 Dlatego, aby uzmysłowić sobie w pełni absurdy „prawd” zawartych w religiach

odnośnie do powstania czy wieku świata, a także następnie również absurdy pozio -

mów samouwielbienia się każdej z dotychczasowych religii, uważających się zawsze

jako „szczególny i wyjątkowy pępek świata”, warto pokazać, jaka jest różnica

w
 

wielkości wieku świata i człowieka, a wieku współczesnych religii. Czyli to, w któ-

rym momencie istnienia świata powstały obecne religie, tworząc po kolei swoich su -

biektywnych bogów – i patrząc z drugiej strony – jakie miejsce w historii świata wy -

znaczył tym religiom sam Stwórca.

486
 

Wyobraź sobie wyjątkowo długą linijkę, którą rozciągasz wzdłuż przed sobą. Jeżeli

przyjmiemy odległość 1 milimetra jako 100 lat , to Wszechświat fizyczny powstał

około 140 kilometrów od nas (13,8 mld lat temu), Ziemia powstała 45 kilometrów

od nas (4,5 mld lat temu), dinozaury żyły ok. 1 kilometr od nas (100 mln lat temu), lu -

dzie naszego gatunku pojawili się na świecie około 2 metry od nas (200 tys. lat temu), śla-

dy najstarszych wierzeń religijnych znajdziemy ok. 50 centymetrów od nas  (50

tys. lat temu), wielkie piramidy egipskie zaczęto budować 4,7 centymetra od nas (4,7 tys.

lat temu), a najstarsze, istniejące do dziś religie – hinduizm i judaizm, pojawiły

się ok. 3–3,5 centymetry od nas ( 3–3,5 tys. lat temu). 

Mojżesz żył więc 33 milimetry od nas (3,3 tys. lat temu), Jezus Chrystus – 20 mili -

metrów od nas (2 tys. lat temu), a Mahomet 14 milimetrów od nas (1,4 tys. lat temu).

487 Dlatego należy zadać sobie zasadnicze pytanie: jak można chcieć porównywać

14 mm (Mahomet), 20 mm (Jezus) czy „nawet” 33 mm (Mojżesz) z 45 czy 140 kilo-

metrami?! A nie da się już dzisiaj nie porównywać! To przecież sam Bóg objawia

nam dzisiaj poprzez naukę kolejne tajemnice swojego dzieła stworzenia – czy

mamy może chcieć te płynące bezpośrednio od Stwórcy przekazy ignorować,

wciąż za to bezrefleksyjnie chcąc wierzyć w religijne zabobony?!

488 Wiele religii i istniejących kiedyś wierzeń zostało dziś już całkowicie zapomnia -

nych. Warto jednak pamiętać, że najstarsze ślady religii na świecie pochodzą sprzed

wielu dziesiątek tysięcy lat, nic więc bardziej naturalnego, że wierzenia i następnie

całe systemy religijne rozwijały się na bazie swoich poprzedniczek, uzupełniając je -

dynie według swojej woli to, co zastały przed sobą.

489 Jedne religie brały z innych więcej, inne mniej, ale nie ma takiej, która by nie mia-

ła żadnych elementów wspólnych z którąś z poprzedzających ją religii. Dlatego też,

190190



w przypadku znanych nam religii Ziemi, nie ma żadnej mowy, że któraś z nich jest

tą „wybraną, jedną, wyjątkową”, która została przekazana czy też „objawiona” świa -

tu przez Stwórcę, jako ta, która zawiera „bardziej prawdziwą od innych” Prawdę

o
 

Bogu i stworzonym przez Niego świecie.

490 Trzeba zdawać sobie sprawę z tego jak wielki i trwały wpływ na cały starożytny

świat Bliskiego Wschodu sprzed 6
 
000–4

 
000 tysięcy lat wywarli Sumerowie. Należy

pamiętać o Ariach, którzy narzucili potężnym obszarom świata (od Europy po Indie)

swoje wartości 4
 

000–3
 

500 lat temu. Warto również pamiętać o istniejącej do dziś re -

ligii czcicieli ognia – zaratusztranizmie, która wywarła silny wpływ na judaizm i tym

samym na późniejsze chrześcijaństwo i islam. 

491 Żadnej z religii, w tym religii „objawionych”, nigdy nie można traktować w ode -

rwaniu od pojęcia przyczyny i skutku – bo „oto objawił się nam Bóg i od tego mo -

mentu łaskawie pozwolimy zacząć istnieć całemu światu”. Żadna z religii: ani nie

jest jedyna, ani nie zna Prawdy Boga. Nic nie dzieje się samo i w oderwaniu od resz -

ty. Tak Bóg stworzył nasz wspólny świat.

HISTORIA CYWILIZACJI LUDZKIEJ

492 Do początków XIX w. wiedza o prehistorii świata i przeszłości gatunku ludzkie -

go, w tym tworzonych przez ludzi kolejnych cywilizacjach, pochodziła w zasadzie

wyłącznie z pism „świętych” poszczególnych religii. Biblia, Tora, Koran, Wedy czy

Tipitaka przez wieki narzucały kolejnym pokoleniom spreparowany przez swoich

twórców – wypaczony i nieprawdziwy obraz świata.

493 Współcześnie, dzięki rozwojowi zachodniej nauki wyzwolonej z religijnych wię -

zów, w tym od XIX w. – archeologii – udaje się uzyskiwać krok po kroku wiedzę na

temat świata, który istniał na długo przed pojawieniem się na świecie obecnych reli -

gii. Do tego badania porównawcze ludzkiego DNA, dające obraz przemieszczania

się społeczności ludzkich, umożliwiają uzyskiwanie coraz jaśniejszego obrazu świata

ludzi sprzed wielu tysięcy lat przed Chrystusem, Mojżeszem, Mahometem, Buddą

i
 

Konfucjuszem. Cóż więc wiemy dzisiaj na temat swojej ludzkiej przeszłości?

494 Wiemy, że gatunek ludzki homo sapiens  (czyli my – obecni ludzie) istnieje od ok.

200
 

000–300
 

000 lat. Powstał najprawdopodobniej w jednym miejscu – w Afryce, wy -

191191



wodząc się z wcześniejszego gatunku homo erectus , który z kolei wyodrębnił się naj -

prawdopodobniej z linii homo habilis ok. 1
 
800

 
000 lat temu. Homo sapiens w ciągu ty -

siącleci rozprzestrzenił się po całym świecie, stopniowo przejmując go we władanie

dzięki wyższemu od swych przodków intelektowi. 

495 Na Bliskim Wschodzie człowiek obecny jest co najmniej od 100
 
000 lat, w Azji od

ok. 65
 

000 lat, w
 

Australii od ok. 60
 
000 lat, w Europie od ok. 45

 
000 lat, a w obu

Amerykach od ok. 15
 

000–30
 
000 lat. 

496 Ludzie tego wczesnego okresu, nazywanego górnym paleolitem, prowadzili ko -

czowniczy tryb życia. Mieszkali w szałasach z gałęzi, kości mamutów, skór, ale rów -

nież w ziemiankach i jaskiniach. Żyli ze zbieractwa, polowań i rybołówstwa. Używa -

li kościanych i krzemiennych narzędzi. Przed chłodem chronili się pod ubraniami ze

skór zszywanych kościanymi igłami i nićmi ze zwierzęcych ścięgien. Poszczególne

społeczności składały się z kilkudziesięciu spokrewnionych ze sobą osób, budowały

tymczasowe obozowiska, często się przemieszczając. Nie występowały różnice spo -

łeczne czy majątkowe. Przywództwo w gromadzie należało do jednostki mającej naj -

większy potencjał przywódczy. 

497 Funkcje przewodnika wierzeń i magii, w tym magii łowieckiej, spełniał wysoko

ceniony szaman, który prowadził obrzędy religijne oraz kontaktował się z duchami.

Stopniowo rozwijało się życie duchowe i artystyczne oraz astronomia. Powstawała

sztuka, tworzono ozdoby, figurki, malowidła skalne. Zaczynała tworzyć się tradycja

ceremonialnej międzyplemiennej wymiany darów (pierwowzór handlu). 

498 W okresie 15 000–10 000 lat temu wskutek zmian klimatycznych Ziemi oraz dzię -

ki nauczeniu się przez ludzi kontrolowanego wysiewania dzikich do tej pory zbóż

i udomowieniu wielu gatunków zwierząt (połączonych z kolejną selekcją tak zbóż,

jak i zwierząt), zaczęło dynamicznie rozwijać się rolnictwo i hodowla. Rozwój ten

miał miejsce niezależnie w różnych rejonach świata: na Bliskim Wschodzie, w Chi -

nach oraz na kontynencie obu Ameryk. Przywiązywało to część wędrownych do tej

pory społeczności do osiadłego trybu życia, powodując znaczące i trwałe już zmiany

w życiu ludzi. 

499 Pierwsze społeczności rolnicze żyły w ustroju plemiennym, ze słabo jeszcze wy -

kształconym przywództwem. Ziemia stanowiła własność całej żyjącej i gospodarują -

192192



cej na niej społeczności. Rozwijały się kulty ziemi i kulty płodności, składano czasem

ofiary z ludzi, czczono przodków, wierzono w duchy zmarłych. Pojawili się kapłani.

W związku z cyklem pór roku określających rozpoczęcie czy zakończenie prac na

roli, ustanawiano religijne święta. Zaczęły stopniowo pojawiać się nowe umiejętności

techniczne związane z garncarstwem, obróbką kamienia, budownictwem i w następ -

nym okresie – z obróbką metali. Populacja ludzi zaczęła coraz bardziej rosnąć.

500 W okresie ok. 10
 

000–8 000 lat temu (8
 
000–6

 
000 p.n.e.) na całym obszarze Bliskie-

go Wschodu – w Mezopotamii, Syrii i Palestynie, istniały już stałe, większe, murowa -

ne osiedla – pierwsze miasta, pełniące również funkcje obronne. Ich mieszkańcy

trudnili się rolnictwem, hodowlą, łowiectwem i handlem. Rozwijał się kult zmarłych

– składano im ofiary, wierząc, że duchy przodków mają silny wpływ na życie ludzi.

Zmarłych chowano pod podłogami domów. Tworzono z gliny religijne figurki i pła -

skorzeźby. Pojawiły się pierwsze próby kucia na zimno miedzi, pojawiła się również

ceramika – naczynia ceramiczne. Powstające nowe technologie i związana z nimi na -

uka powodowała również rozwój myśli abstrakcyjnej. Zaczęły pojawiać się coraz

bardziej rozbudowane systemy religijnych wierzeń i filozofii. Od momentu rozpo -

częcia się t w. neolitu ceramicznego (ok. 6  300 p.n.e.) datuje się początki rozwoju

późniejszych wysoko rozwiniętych cywilizacji Bliskiego Wschodu. 

501 Rozwój rolnictwa powodował wzrost liczby ludności, co wymuszało migrację ko -

lejnych pokoleń w poszukiwaniu ziem uprawnych zdolnych te coraz liczniejsze spo -

łeczności wyżywić. Z Bliskiego Wschodu, ok. 6  500 p.n.e., rolnictwo przez Iran prze -

niknęło do Azji Centralnej, a następnie do Indii. Rozpoczęcie w kolejnym okresie

używania zwierząt pociągowych do prac polowych – orki i ciągnięcia wozów,

zwiększyło wydajność rolnictwa, przywiązując ludzi jeszcze silniej do obszarów, na

których żyli i gospodarowali. Wobec równoległego rozwoju handlu, prostego rze -

miosła i górnictwa krzemienia, następowały rozwój społeczeństw oraz coraz bardziej

znaczne rozwarstwienie ekonomiczne. Powodowało to powstawanie silnego przy -

wództwa – wykształcały się systemy wodzowskie, a wobec konieczności obrony

przed ludami żyjącymi nadal z koczownictwa, a także wobec narastających napięć

pomiędzy poszczególnymi miastami, pojawiała się potrzeba tworzenia klasy wojow -

ników, utrzymywanych jednak z pracy innych, którzy musieli oddawać już część

swoich plonów wodzowi – władcy (pierwowzór podatków).

502 Ten właśnie moment – pojawienia się władzy roszczącej sobie prawo do decydo -

wania o losach innych – spowodował rozpoczęcie wykorzystywania religijnych wie -

193193



rzeń jako bardzo skutecznego dla władcy narzędzia do zarządzania poddaną sobie

społecznością. Wodzowie zaczęli pełnić ważne funkcje religijne, podporządkowując

sobie całkowicie kapłanów. Zaczęły powstawać finansowane przez władców ośrodki

kultowe – coraz większe świątynie, składano rytualne, krwawe ofiary przeróżnym

wymyślanym przez poszczególne religie bóstwom i bogom. Zaczęła wykształcać się

klasa rządząca oparta na kryterium pokrewieństwa w władcą, zaczęły powstawać

kolejne miasta-królestwa. 

503 Jak się dziś przyjmuje, najstarszą wysoko rozwiniętą cywilizację świata zbudowa-

li Sumerowie, w południowej Mezopotamii (dzisiejszy Irak), zasiedlając od ok. 4
 

000

p.n.e. tereny nad rzekami: Tygrysem i Eufratem. Stworzyli cywilizację uznawaną

dzisiaj za kolebkę wszystkich kolejnych kultur Bliskiego Wschodu. Opis religii Su -

merów zamieszczam dalej, natomiast to, co w tym miejscu interesuje nas najbardziej,

to ścisły związek religii z władzą.

504 Sumerowie nie tworzyli scentralizowanej władzy całego swojego „państwa”

(władza tego typu pojawiła się dopiero ok. 2  300 p.n.e. w Imperium akadyjskim –

również w Mezopotamii), natomiast każde miasto-państwo miało swojego króla, bę -

dącego równocześnie najwyższym kapłanem – w jego rękach spoczywała całość wła -

dzy religijnej, administracyjnej oraz militarnej.

505 Z uwagi na konieczność prowadzenia ciągłych, ciężkich prac przy nawadnianiu

terenów rolnych, sumeryjscy królowie-kapłani poszczególnych miast-państw podpo-

rządkowali sobie całkowicie społeczność, nadając wykonywanej przez nią pracy for -

mę spełniania religijnego obowiązku wobec bóstw. Rządzący zaczęli się przedsta -

wiać społeczeństwu jako namiestnicy bóstw i bogów, umocowując w ich rzekomej

woli swoją wysoką pozycję społeczną. Każdy władca-kapłan, stając się przedstawi -

cielem bogów na ziemi, każde nieposłuszeństwo wobec siebie nazywał świętokradz -

twem i działaniem przeciw bogom (czy już też Bogu – ponieważ każde miasto miało

jednego „Boga” zamieszkującego miejską świątynię).

506 Jak łatwo się już domyślić, system ten, jako idealny do utrzymania władzy, pro -

mieniował następnie na cały ówczesny świat Bliskiego Wschodu oraz Indii, nadając

kształt kolejnym religiom, w tym największym religiom istniejącym do dziś: hindu -

izmowi, judaizmowi, chrześcijaństwu i islamowi. Jedynym obszarem świata (oprócz

Chin), który oparł się silnej religijnej manipulacji osadzonej źródłowo w wymienio -

194194



nych religiach, pozostawała w zasadzie, do połowy XIX w., odizolowana geograficz -

nie Japonia oraz słabo zaludnione obszary świata – stepów i lasów tropikalnych,

gdzie przetrwały w niezmienionej formie religie pierwotne – animistyczne (szama -

nizm).

__________

507 Warto przyjrzeć się nieco bliżej każdej z największych światowych religii, rów -

nież pod kątem szerokiej palety różnorodności wierzeń świata. Każda religia wyra -

stała ze wspólnego źródła – naturalnej ludzkiej potrzeby zyskania przychylności sił

rządzących światem, każda też w warstwie obrzędowej i duchowej z pewnością

czerpała/ czerpie ze wspólnej dla wszystkich energii wyższej Stwórcy – ale każda

z religii rozrastała się dowolnie, zgodnie z ludzkim, religijnym „widzi mi się” kolej -

nych pokoleń budujących daną religię.

508 Zamieszczone opisy są w oczywisty sposób jedynie wskazaniem najważniejszych

cech poszczególnych religii. Zachęcam do samodzielnego rozwinięcia wiedzy tam,

gdzie wyda Ci się to interesujące. Im więcej wiemy na temat innych, tym bardziej je -

steśmy w stanie rozumieć nasz wspólny świat.

195195



III.2. Najważniejsze religie świata.

Sumerowie

Starożytny Egipt

Ariowie

Zaratusztranizm

Judaizm

Chrześcijaństwo

Islam

Hinduizm

Dżinizm

Buddyzm

Sikhizm

Bahaizm

Taoizm

Konfucjanizm

Sintoizm

        
Strona

 
........ 198

 ........ 200

 ........ 204

 ........ 205

 ........ 207

 ........ 211

 ........ 235

 ........ 248

 ........ 251

 ........ 252

 ........ 254

 ........ 255

 ........ 256

 ........ 258

 ........ 260

 

196196



197197



510 Sumerowie

Istnienie: XL–XV w. p.n.e.;

Zasięg: Mezopotamia (tereny dzisiejszego Iraku).

Sumerowie to lud, który na przełomie V i IV tysiąclecia p.n.e. pojawił się w południowej
Mezopotamii, nad rzekami Tygrys i Eufrat, tworząc wysoko rozwiniętą cywilizację uzna -
waną dzisiaj za kolebkę wszystkich kolejnych kultur Bliskiego Wschodu. Nie jest znane
pochodzenie Sumerów. Sami nazywali siebie „czarnogłowymi przybyłymi ze wschodu”.
Naukowcy uważają, że przybyli drogą morską i mogli pochodzić z górzystych rejonów Azji
Środkowej (Tybet), z rejonów Azji Południowo-Wschodniej lub z rejonów doliny Indusu.
Część naukowców uważa, że ludy te mogły również dotrzeć do Egiptu, umożliwiając za -
istnienie i rozwój podobnie jak w Sumerze, wysoko rozwiniętej cywilizacji.

Sumerowie budowali systemy sztucznych kanałów, tam i zbiorników wodnych umożliwia -
jących całoroczne nawadnianie suchych, żyznych terenów – dzięki temu byli w stanie
uzyskiwać wysoką produkcję rolną. Tworzyli wiele osad, które na przestrzeni wieków roz -
rosły się w miasta-państwa. Budowane systemy wodne wyznaczały fizycznie granice po -
siadania poszczególnych miast, co przekładało się następnie na powstawanie podziałów
administracyjnych i politycznych.

Sumeryjskie miasta-państwa miały ścisłą hierarchię społeczną. Każdym z nich zarządzał
król będący równocześnie najwyższym kapłanem – w jego rękach spoczywała całość
władzy religijnej, administracyjnej i militarnej. Wokół miast rozwijało się rolnictwo, a w sa -
mych miastach – rzemiosło i handel. Pierwszym największym miastem w połowie IV ty -
siąclecia p.n.e. było Uruk z liczbą ok. 10 tys. mieszkańców. 

Od ok. 3 500 p.n.e. Sumerowie zaczęli stosować pismo klinowe/ obrazkowe, używając do
zapisu małych glinianych tabliczek. Pod koniec IV tysiąclecia p.n.e. znali już brąz. Rozwi -
jali wiedzę z różnych dziedzin naukowych: matematyki, fizyki, chemii, astronomii. Mieli
dobrze zorganizowane szkolnictwo.

Sumerowie czcili wiele bóstw i bogów związanych z siłami przyrody. W najstarszej war -
stwie ich wierzeń można odnaleźć elementy szamanizmu – świat jest wypełniony złymi
duchami, np.: pustyni, morza, gór, dróg, chorób, podziemi. Złymi duchami mogły zostać
również osoby zmarłe w określony sposób: np. topielcy, mężczyźni zmarli jako kawalero -
wie, kobiety zmarłe jako dziewice, zmarłe podczas porodu itp. Przeciw złym duchom dzia-
łali magowie i czarownicy stosujący różnego rodzaju zaklęcia i rytuały. W celu odstrasza -
nia złych mocy używano indywidualnych talizmanów. W wierzeniach Sumerów obecne
były także dobre duchy, choć mniej liczne. Przybywały na wezwanie potrzebujących.

Jeden z najstarszych mitów sumeryjskich mówi, że stworzycielką świata i życia była bogi -
ni pierwotnych wód (morza) – Nammu. Pozostając dziewicą, zrodziła pierwszą parę bo -
gów: Niebo (Anu) oraz Ziemię (Ki), z których następnie zrodził się Enlil – bóg powietrza –
i to on był głównym bogiem Sumerów.

Inni ważni bogowie Sumerów to: 

• Anu – bóg/ władca nieba – był wrogiem ludzi i ojcem wszystkich złych mocy; 

• Enki – bóg/ władca ziemi;

• Nanna – bóg księżyca;

198198



• Utu – bóg słońca;

• Inanna
 

–
 

bogini płodności, miłości i wojny.

Kolejni bogowie Sumerów to np.: bogini matka, bóg oceanu, bóg burzy, bóg wiosny i uro -
dzaju czy bogini śmierci i świata podziemnego.

Każde z większych miast Sumeru było ośrodkiem kultu jednego głównego boga – jemu
była poświęcona miejska świątynia. Bóg taki nazywany był „Panem miasta”. Mniejszym
bóstwom stawiano w głównej świątyni ołtarze i mniejsze kapliczki.

To, co jest najistotniejsze w religii Sumeru z punktu widzenia analizy form późniejszych
religii, to nie tyle struktura bogów, bóstw i wierzeń ludu. Najistotniejsze jest samonadanie
sobie przez kapłanów-władców poszczególnych miast-państw „Boskiego namaszczenia”
i

 
uczynienia z siebie namiestników Boga na ziemi. 

Sumeryjska mitologia/ religia traktuje ludzi jako niewolników całkowicie podporządkowa -
nych bogom, stworzonych wyłącznie po to, aby dla bogów pracować i dostarczać im po -
żywienie. To bóg ziemi – Enki ulepił człowieka z gliny, aby bogowie nie musieli pracować.
Bogowie tworzą więc arystokrację wszechświata, a ziemscy kapłani-władcy są ich ziem -
skimi przedstawicielami. 

Kształtując w ten sposób swoją religię, kapłani Sumerów doskonale umocowali w Bogu
posiadaną przez siebie władzę. Ciężka praca na rzecz kapłanów była już przez społecz -
ność postrzegana jako święty religijny obowiązek wobec bogów czy Boga, a wszelkie nie-
posłuszeństwo wobec kapłana-władcy traktowane było jako nieposłuszeństwo wobec sa -
mego Boga, co wiązało się z oczywistą karą, tak doczesną (zarówno ludzką – chłostą,
wypędzeniem, zabiciem, i Boską – choroba, cierpienie), jak i pośmiertną (Boską – wiecz -
ne męki po śmierci).

Cywilizacja, kultura i religia Sumeru wywarły bardzo silny wpływ na cały świat Bliskiego
Wschodu – na wierzenia pozostałych, późniejszych ludów Mezopotamii: Babilonii, Asyrii,
Akadu, i tym samym na kolejne obecne w regionie społeczności – w tym na późniejszy ju-
daizm, a następnie na umocowane w judaizmie chrześcijaństwo oraz islam.

Warto w związku z tym również wspomnieć o obecnym w mitologii sumeryjskiej, jak i na -
stępnie w wielu kolejnych religiach, micie o Potopie, jako olbrzymim kataklizmie zesłanym
przez bogów na ludzi. Oczywiste wydaje się, że społeczności żyjące tysiące lat nad po -
tężnymi, największymi rzekami świata zawsze, prędzej czy później musiały spotkać tę
wyjątkowo niszczycielską siłę natury. Wszystkie największe starożytne cywilizacje świata
związane były z rzekami, uprawiając wzdłuż nich, na żyznych glebach rolę: w Mezopota -
mii były to Eufrat (2

 
700 km) i Tygrys (1

 
850 km), w Egipcie – Nil (6

 
550 km), w dolinie In-

dusu – Indus (3
 

200 km), a w Chinach – Huang-Ho (5
 
450 km) czy Jangcy (6

 
300km).

W
 

Mezopotamii szczególnie Tygrys jest rzeką skłonną do gwałtownych wylewów, kiedy
wiosną spływa nim woda z topniejących śniegów w górach Turcji – wykopaliska potwier -
dzają, że rzeka silnie wielokrotnie wylewała w starożytności – potopy więc, nawet te „bi -
blijne”, w Sumerze nie należały do rzadkości.

Niewykluczone również, że na rozległe, nizinne tereny delt rzek, w ciągu tysięcy lat wielka fala
mogła przyjść także od strony morza, jako fala tsunami wskutek ruchów tektonicznych Ziemi
czy nawet uderzenia w ocean jakiegoś kosmicznego „kamienia”. Ale dlaczego od razu chcieć –
szczególnie jeszcze dzisiaj – mieszać w to Boga?!

199199



511 Starożytny Egipt

Istnienie: XXXV w. p.n.e. – IV w. n.e.;

Zasięg: Egipt.

Starożytny Egipt to jedna z najstarszych, największych i najdłużej istniejących starożyt -

nych cywilizacji świata. Rozwinęła się wzdłuż żyznej doliny dolnego biegu Nilu, najdłuż -

szej rzeki świata. Początki cywilizacji egipskiej sięgają roku ok. 3
 
500 p.n.e., choć tereny

te były zamieszkiwane od kilkudziesięciu tysięcy lat. W IV tysiącleciu p.n.e., w ciągu zale -

dwie ok. 600 lat nastąpiła niezmiernie szybka transformacja – z niewielkich osad rolni -

czych Egipt stał się dobrze zarządzanym państwem królów – faraonów z centralną admi -

nistracją, o wyraźnie określonych granicach, posiadającym wysoko rozwinięte rolnictwo

i
 

w miarę wspólną religię.

Położenie państwa egipskiego – otoczenie z każdej strony pustynią, górami lub morzem,

sprawiało, że Egipt był krajem bezpiecznym i nie musiał, jak inne kraje regionu, nieustan -

nie zmagać się z najeźdźcami (choć zdarzały się najazdy wrogów). Umożliwiło to istnie -

nie ciągłości kulturowej oraz politycznej stabilności Egiptu.

Jednym ze znaków rozpoznawczych Egiptu są piramidy – kamienne grobowce faraonów. Po -

wstawały w XXVII–XXVI w. p.n.e., w okresie tzw. Starego Państwa (2727–2175 p.n.e.), za III

i IV Dynastii. W okresie rządów XVIII Dynastii, za faraona Totmesa III (1479–1425 p.n.e.) Egipt,

po zwycięstwie nad władcami syryjskimi, stał się największym imperium ówczesnego świata,

sięgającym od IV katarakty na Nilu do Karkamisz nad Eufratem (dzisiejsza wschodnia Turcja).

Egipcjanie byli określani jako naród wyjątkowo pobożny – religia była wszechobecna

w ich życiu, stanowiąc rozbudowany system politeistycznych wierzeń, mitów i magii. Bazą

wierzeń były prehistoryczne kulty animistyczno-szamańskie. Występujące początkowo

postaci wielu bóstw i bogów, wraz z łączeniem się struktur państwowych, były ze sobą łą -

czone. To, co spajało wszystkich Egipcjan, to wiara w życie po śmierci i kult władcy.

Za najważniejszego dla siebie boga Egipcjanie uważali zwykle faraona, który początkowo

utożsamiany był z bogiem Horusem – bogiem nieba, wojny i bogiem-opiekunem. Z kolei

od końca III tysiąclecia p.n.e., faraonowie zaczęli być traktowani jako synowie boga Amo -

na-Ra. Faraon pełnił również funkcję najwyższego kapłana religii.

Świątynie egipskie miały olbrzymie, często monumentalne rozmiary. Wnętrza świątyń do -

stępne były w zasadzie wyłącznie dla kapłanów i otoczenia władców, ale oprócz funkcji

religijnych pełniły również rolę szkół, kształcąc przyszłych kapłanów, urzędników, lekarzy

– świątynie stawały się miejscami rozwoju nauki, techniki, ekonomii, ale również literatury

i sztuki.

W świętym mieście Heliopolis (mieście słońca) w Dolnym Egipcie, panował kult tzw. Ene -

ady – Dziewiątki Bogów. Heliopolis określano mianem „kołyski bogów”, ponieważ wierzo -

no, że to tam na początku świata istniał nieruchomy ocean Nun, z którego wyłonił się Ra

200200



(Re). Ra, jako bóg słońca, stwórca wszechświata i pan wszechświata był przedstawiany

z
 

głową sokoła i z dyskiem obrazującym słońce. Ra utożsamiany był również z innymi bo-

gami, w tym z Amonem (bogiem płodności, urodzaju, powietrza i wiatru), występując jako

Amon-Ra. Od boga Ra pochodzi używane przez faraonów imię Ramzes, co oznacza:

„zrodzony z Ra”.

Istniały różne „składy” dziewiątki bóstw (Eneady). Najbardziej znana dziewiątka, to: 

• Atum – jeden z głównych i najstarszych bogów Egiptu, razem z Ra, Korachte

i
 

Chepri będący uważany za boga słońca i stworzenia;

• jego syn – Szu (bóg powietrza);

• żona Szu – Tefnut (bogini wilgotnych i ciemnych otchłani podziemnych);

• ich dzieci – Geb (bóg ziemi) i Nut (bogini nieba); 

• ich wnuki – Ozyrys (bóg śmierci i odrodzonego życia), Izyda (bogini płodności),

Set (bóg burz, pustyń, ciemności, chaosu, zła), Neftyda (bogini śmierci).

Inne grupy bogów egipskich, mających swoje osobne ośrodki kultu, to: 

• Ósemka bogów z Hermopolis w Górnym Egipcie (Ogdoada) – występujących pod

postacią węży, żab i małp: Nun, Naunet, Kuk, Kauket, Huh, Hauhet, Amon,

Amaunet;

• Triada z Elefantyny (Chnum, Satis, Anukis);

• Triada z Memfis (Ptah, Sechmet, Nefertum);

• Triada z Karnaku (Amon, Mut, Chonsu).

Oprócz bogów, czczono również duchy związane z czynnościami dnia codziennego (np.

z narodzinami, z wykonywaniem różnych prac, z rolnictwem). Obecny również był kult

zwierząt, które traktowano jako wcielenia którejś z dusz bogów.

Wśród Egipcjan silnie zakorzeniona była wiara w życie człowieka po śmierci. Wierzono,

że człowiek składa się z trzech elementów: z ciała, z duszy (ba) oraz z niematerialnego

odbicia ciała (ka), mogącego być również rodzajem ducha opiekuńczego po śmierci. Po

śmierci następowało rozdzielenie się tych trzech elementów, choć ba i ka żyły nadal

w łączności z ciałem zmarłego – stąd u Egipcjan silna potrzeba grzebania zmarłych

w dużą troską – na miejsca pochówku wybierano tereny wolne od wilgoci, pustynne,

a
 

zwłoki ważniejszych osób balsamowano, wyjmując wszystkie wnętrzności za wyjątkiem

przydatnego później jeszcze zmarłemu serca. Komorę grobową, w której składano ciało

zmarłego, traktowano jako pośmiertne mieszkanie ciała i jego elementów duchowych ba

i
 

ka; faraonom budowano grobowce pełniące rolę pałaców, z niezbędnymi sprzętami, je -

dzeniem czy nawet służbą.

Wierzono, że dusza może żyć dalej w państwie umarłych (odpowiednik raju), o ile zacho -

wane zostanie ciało zmarłego oraz nie prowadził on grzesznego życia. Zmarłych wyposa -

żano w Księgę Umarłych – zbiór wzorów, odpowiedzi, rysunków i zaklęć, aby pomogło to

im dostać się przed Sąd Ostateczny Ozyrysa i mogli odpowiednio poradzić sobie w póź -

201201



mie czterdziestoma dwoma sędziami) musiał w spowiedzi negatywnej 42 grzechów, po -

twierdzić, jakich złych uczynków nie dokonywał za życia, po czym ważono jego serce (za-

wierające, jak wierzono, wszystkie aspekty osobowości człowieka). Jeżeli złe uczynki ży -

cia obciążające serce przeważyły kładzione na drugiej szali pióro bogini sprawiedliwości

Maat, to zmarły zostawał rzucany na pożarcie najstraszniejszemu, oczekującemu już na

niego potworowi Ammit, będącemu połączeniem trzech najgroźniejszych wówczas zwie -

rząt (miał głowę krokodyla, tułów lwa/ geparda i zad hipopotama). Jeżeli z kolei ważenie

serca przebiegło pomyślnie, zmarły mógł przejść do „rajskiej” krainy umarłych. Musiał

tam, co prawda, jak za życia również pracować, ale odpowiednie zaklęcia zawarte

w
 

Księdze Umarłych umożliwiały mu ożywienie figurek, które za niego pracowały i mu

usługiwały…

Skomplikowane nieco te egipskie wierzenia – a i tak jedynie zasygnalizowany został tu

ich czubek. Cała mitologia i panteon egipskich bóstw były bardzo rozbudowane. Nega -

tywna spowiedź na Sądzie Ostatecznym przed Ozyrysem przebiegała w ten sposób, że

sądzony wygłaszał jedynie te grzechy, których nie popełnił, z listy czynności/ zachowań

uważanych za grzechy (a nie jak np. w chrześcijaństwie, katolicyzmie, w którym wyznaje

się przed kapłanem „grzechy” popełnione). Warto przyjrzeć się bliżej, jakie uczynki za ży -

cia były przez Egipcjan rozumiane jako grzechy.

W zamieszczonej poniżej liście 42 grzechów (XXI w. p.n.e.) uderza pozytywne podejście

Egipcjan do naturalnego człowieczeństwa. Nacisk kładziony jest nie na to, aby „broń

Boże” nie obrażać Boga (jak w późniejszym judaizmie, chrześcijaństwie czy islamie), ale

na pozytywne społeczne współistnienie z innymi ludźmi. Nie ma widać znaczenia, czy

analizujemy XXI w. p.n.e., czy np. XXI w. n.e. – ludzie zawsze chcą mieć prawo do swo -

jego człowieczeństwa, swojej godności oraz do bezpiecznego i naturalnie radosnego ży -

cia.

Grzechy przeciwko ludziom

  1. Nie popełniłem morderstwa ani nie zleciłem nikomu morderstwa;  

  2. Nie popełniłem gwałtu ani nikogo nie zmuszałem do popełniania  cudzołóstwa; 

  3. Nie mściłem się na innych i nie szukałem rewanżu;

  4. Nie powodowałem strachu innych;

  5. Nie spowodowałem u nikogo uczucia bólu ani nie sprowadziłem na nikogo smutku; 

  
6.
 

Nie sprowadziłem na nikogo krzywdy ani choroby, ani nie spowodowałem jego biedy;

  
7. Nie skrzywdziłem żadnego człowieka

 
ani żadnego zwierzęcia;

  
8. Nie doprowadziłem nikogo do płaczu;

  
9. Nie działałem nigdy w złym zamiarze ani złośliwie, ani z zamiarem skrzywdzenia kogoś;

10.
 

Nie kradłem ani nie wziąłem nic, co nie należało do mnie;

11.
 

Nie oszukiwałem;

12.
 

Nie zmarnowałem zaoranej ziemi ani nie zdeptałem upraw; 

13. Nie uprowadziłem żadnego bydła z pastwisk ani nie pozbawiłem nikogo jego własności;

14. Nie oskarżyłem nikogo fałszywie ani nie wsparłem fałszywego
 
oskarżenia; 

15.
 

Nie kłamałem ani nie mówiłem nieprawdy po to, aby kogoś tym zranić;
 16.

 
Nigdy nie

 
wypowiadałem ostrych słów ani nie wdałem się w kłótnię; 

17.
 

Nie
 

działałem podstępnie;

18.
 

Nie mówiłem nic złego i pogardliwego na temat innego człowieka; 

202202



19. Nie podsłuchiwałem;

20. Nie odwracałem uszu od słów Prawa i Prawdy;

21. Nie osądzałem pochopnie ani ostro;

22. Nie popełniłem żadnych złych czynów w miejscu
 
Prawa

 
i Prawdy [np. świątyni];

23. Nie czyniłem nic złego, co by mogło spowodować skrzywdzenie jakiegoś sługi przez jego

    pana;

24. Nie złościłem się bez powodu;

25. Nie tamowałem wody podczas wiosennego wezbrania ani nie blokowałem jej przepływu;

26. Nie niszczyłem kanałów rzecznych;

27. Nigdy nie zanieczyszczałem wód ani ziemi. 

Grzechy przeciwko Bogu

28. Nie przekląłem i nie wzgardziłem Boga ani nie uczyniłem niczego, co Bóg nienawidzi;

29.
 

Nie powodowałem gniewu Boga; 

30. Nie okradłem Boga ani nie podkradłem niczego, co zostało ofiarowane przez innych  
  

    w
 

świątyniach;

31. Nic nie dodałem ani nic nie zmniejszyłem z należnej Bogu ofiary;

32. Nie ukradłem żadnych darów dla bogów; 

33. Nie zabierałem żadnych darów składanych umarłym;

34. Nie zaniedbałem terminów składania ofiar;

35. Nie zawróciłem bydła przeznaczonego na ofiarę;

36. Nie przeszkadzałem w procesjach religijnych;

37. Nie zabijałem w złej intencji bydła, ofiarując go Bogu.

Grzechy osobiste

38. Nie działałem podstępnie ani bezczelnie;

39. Nie byłem zbyt dumny ani zbyt arogancki;

40. Nigdy nie wywyższałem się ponad swój stan; 

41. Nie pracowałem mniej, niż ode mnie wymagano;

42. [odwrócone w tłumaczeniu] Byłem skromny, znałem swoje miejsce w społeczeństwie. 

    (org.: Moje imię nie wyszło przed łódź Księcia).

W początkowym okresie rozwoju Egiptu, podobnie jak we współczesnym mu Sumerze

(Mezopotamia), dominowała religia bóstw i bogów lokalnych, których czczono w poszcze-

gólnych miastach. Wskutek stopniowego łączenia się odrębnych miast w większe organi -

zmy państwowe, zaczęto łączyć poprzednie religijne wierzenia – łącząc poprzednie bó -

stwa w pary małżeńskie oraz „usynawiając” część bogów. Na przestrzeni wieków, łącze -

nie to zmierzało w kierunku monoteizmu; o ile jednak kapłani egipscy skłaniali się do

uznania jednego wspólnego Boga, o tyle prosty lud, osadzony w wielowiekowych trady -

cjach, był temu przeciwny.

W XIV w. p.n.e. miała miejsce nieudana próba przeprowadzenia reformy religijnej przez

faraona Amenhotepa (Echnatona) IV. Narzucił on Egiptowi uznanie jednego boga – Ato -

na. Bóg Aton był początkowo jednym z bogów Egiptu – bogiem promieniowania tarczy

słońca i uważany był za emanację boga Ra. W XV w. p.n.e. określany był już jako Bóg

Stwórca, który „ukształtował Ziemię i stworzył wszelką istotę”. 

203203



Reforma przedstawiająca Atona jako jedynego Boga, boga miłości, troszczącego się

o
 

wszystkie narody, spowodowała zamknięcie świątyń innych bóstw i odebranie ich ma -

jątków. Spowodowało to opór i niezadowolenie społeczne, co poskutkowało, w chwili

śmierci faraona, odrzuceniem koncepcji jednego Boga i powrotem do poprzednich, polite -

istycznych tradycji wiary.

Należy pamiętać, że nieco późniejszy od Amenhotepa IV (najprawdopodobniej o około

kilkadziesiąt lat) przywódca żydowski – Mojżesz, przed wyprowadzeniem Żydów po po -

nad 400 latach pobytu w Egipcie, doskonale musiał znać tę obowiązującą w Egipcie

przez jakiś czas monoteistyczną koncepcję Boga Atona. Wskazuje na to podobna do

egipskiej postać późniejszego judajskiego Boga Jahwe, tym bardziej, że hebrajskie imię

Boga Jahwe (Adon = Pan, Bóg) stanowi praktycznie to samo imię, co egipski Aton. 

512 Ariowie

Istnienie: XXX–XV w. p.n.e.;

Zasięg: Obszary dzisiejszego Kazachstanu, Iranu, Indii, krajów słowiańskich

i europejskich.

Ariowie (Aryjczycy), zwani również Indo-Irańczykami, należeli do ludów indoeuropejskich,

które ok. 3 000 lat p.n.e. zamieszkiwały tereny Azji Środkowej (rejon dzisiejszego Ka -

zachstanu). Stanowili półkoczowniczą, żyjącą w ustroju pierwotnego wodzostwa, jasno -

włosą społeczność, która nauczyła się wykorzystywać udomowionego przez siebie konia

do ciągnięcia rydwanów, co dawało silną przewagę w walce i sprawiało, że byli niezwykle

skutecznymi wojownikami.

Społeczeństwo Ariów dzieliło się na trzy klasy: kapłanów, wojowników i wytwórców. Po -

siadali silnie zrytualizowaną religię opierającą się na składaniu krwawych ofiar oraz na

wierze w szeroki panteon bóstw, wierze w życie pozagrobowe, a także na kulcie świętego

napoju haoma. Napój ten uważany był za źródło mądrości, siły i odwagi, wtajemniczenia

duchowego i poznania oraz szczęścia, zdrowia i długowieczności. Według badaczy mógł

być mieszaniną halucynogennych roślin i piwa.

Pod koniec 3 tysiąclecia p.n.e. Ariowie rozpoczęli wędrówkę na zachód – w kierunku Eu -

ropy oraz na południe – w kierunku dzisiejszych Indii oraz Iranu, przejmując walkami we

władanie kolejne tereny. 

Ok. XX w. p.n.e. Ariowie pojawili się na terenach Grecji kontynentalnej, dając początek

achajskiej cywilizacji mykeńskiej, a ich potomkowie zdobyli następnie obszary Azji Mniej -

szej (dzisiejsza Turcja). Również ok. XX w. p.n.e. Ariowie dotarli na tereny Półwyspu Ibe -

ryjskiego (dzisiejsza Hiszpania). Z badań genetycznych wynika, że w wielu rejonach Eu -

ropy geny Ariów całkowicie zastąpiły poprzednie geny linii męskiej (chromosom Y).

204204



Od ok. XIX w. p.n.e. Ariowie pojawili się na terenie istniejącej od ok. 3
 
200 p.n.e. tzw. cy -

wilizacji doliny Indusu (kultura harappańska) na pograniczu dzisiejszego Pakistanu i Indii

– najrozleglejszej ze wszystkich czterech wielkich starożytnych cywilizacji (Egiptu, Mezo -

potamii, Indusu i Chin). Po przejęciu i zniszczeniu kultury tych terenów posuwali się stop -

niowo na wschód i południe, przejmując we władanie terytorium niemal całych dzisiej -

szych Indii – jasnowłosi Ariowie uważani są dzisiaj za przodków większości Hindusów. 

Powstałe w oparciu o wierzenia i system społeczny Ariów hinduskie Wedy, Hindusi trak -

tują jako teksty dane im przez Boga na początku istnienia świata – Wedy stanowią wręcz

wyznacznik hinduskiej tożsamości kulturowej (powstały ok. XIV–XIII w. p.n.e.; niektóre

źródła podają od XVIII w. p.n.e.). Obecne u Ariów trzy klasy społeczne: kapłanów, wojow -

ników i wytwórców, rozwinęły się na zajętych obszarach Indii najpierw w hinduskie tzw.

varny – odpowiednio: braminów, kszatrijów oraz wajśjów, a następnie w kasty. Odpo -

wiednikiem aryjskiego napoju – haomy, jest indyjska soma.

W połowie 2 tysiąclecia p.n.e. Ariowie opanowali również praktycznie całe terytorium dzi -

siejszego Iranu, całkowicie wypierając i dominując żyjącą tam wcześniej ludność, stając

się protoplastami Persów. Z rozwiniętych na bazie wierzeń Ariów, perskich religii – maz -

daizmu i zaratusztranizmu – dużo w VII–VI w. p.n.e. przejął żydowski judaizm.

513 Zaratusztranizm 

Powstanie: ok. X w. p.n.e.;

Wyznawcy obecnie: ok. 250 000;

Zasięg: Iran, Indie, Pakistan, USA, Wlk. Brytania.

Zaratusztranizm, nazywany również Zoroastryzmem, uważa się za najstarszą (obok juda-

izmu) religię „objawioną” świata. Pochodzi od nauk Zaratusztry (Zoroastry), kapłana poli -

teistycznej wiary staroirańskiej – mazdaizmu, wywodzącej się z najstarszych wierzeń Per-

sów, ukształtowanych wcześniej pod wpływem wierzeń m.in. Ariów. 

Jak się uważa, zaratusztrianizm wywarł silny wpływ na równoległy judaizm, a tym samym

na wywodzące się z judaizmu późniejsze chrześcijaństwo oraz islam.  Według niektórych

badaczy, pomysł na istnienie: sądu ostatecznego, wędrówki duszy po śmierci do nieba

czy piekła, wiara w istnienie diabła oraz idea nadejścia Mesjasza, judaizm w pewnym mo-

mencie przejął właśnie z zaratusztranizmu (łącząc te wierzenia również z obecnym od

początku w judaizmie śladem egipskim).

Na temat Zaratusztry wiadomo niewiele – wiedza o nim pochodzi ze świętej księgi zara -

tusztran – Avesty. Wynika z niej, że Zaratusztra żył w rejonach północnego Iranu. W wie -

ku 30 lat miał otrzymać Boskie objawienie od Boga Ahura Mazda (Pan Dobra), który

przekazał mu zasady nowej religii. Zaratusztra próbował przekazać te zasady swojej spo -

łeczności, ale nie wzbudził zainteresowania, musiał wręcz ratować się ucieczką. Po ja -

kimś czasie udało mu się zyskać przychylność króla Wisztapsy, który następnie, po okre -

205205



sie religijnych walk pomiędzy lokalnymi królestwami, wprowadził nową religię na całym

zdobytym obszarze. Zaratusztra stał się głównym kapłanem religii w nowym państwie.

Wyznawcy zaratusztranizmu wierzą w obecność na świecie dwóch sił – Dobra i Zła. Siłę

Dobra reprezentuje Bóg Stwórca – Ahura Mazda (Pan Dobra), nazywany w późniejszych

czasach Ormuzdem, natomiast jego przeciwieństwem jest Angra Mainju (Zły Duch), na -

zywany później Arymanem – bóg zła, kłamstwa, zniszczenia, ciemności, demonów i pod -

ziemnego świata. Podstawą istnienia świata jest równowaga sił dobra i zła – Ahura Maz -

da i Angra Mainju tworzą splecioną ze sobą parę, która jednak nieustannie toczy bój

o
 

władzę nad światem. 

Prawdziwym bogiem jest jednak tylko Ahura Mazda, a jego przeciwnik – Angra Mainju

jest jedynie jego negatywnym odbiciem, niemogącym istnieć samodzielnie. Człowiek ma

wolną wolę i swoim działaniem może wybrać albo dobro, albo zło. Zła i chaosu można

uniknąć, wybierając służbę Bogu oraz praktykując dobre myśli, dobre słowa i dobre

uczynki. Ahura Mazda ma sześć emanacji (Świetliste Istoty), tworzących duchową osno -

wę świata. Pozostaje z nimi w jedności, tworząc tzw. Świętą Siódemkę, uosabiającą cno -

ty, które powinien mieć każdy człowiek. 

Zaratusztrianizm nie zna pojęcia „grzechu”, występuje w nim jednak pojęcie „zbrukania” –

jako kontakt człowieka z nieczystymi tworami Angry Mainju. Aby po śmierci nie zostać

strąconym do piekła za brukanie się złem za życia, należy na co dzień przestrzegać za -

sad czystości, np.: określona dieta, określone sposoby ubierania się, określone zasady

współżycia płciowego czy również – brak kontaktu ze zwłokami (zwłoki nie były grzebane

w ziemi ani palone, by nie zbrukać ziemi czy ognia, a umieszczano je na specjalnych wie-

żach, aby problem „nieczystości” zwłok rozwiązały sępy). Z brukaną duszę można podda-

wać oczyszczeniu poprzez rozmaite, często skomplikowane zabiegi oczyszczania.

W zaratusztranizmie szczególne znaczenie odgrywa ogień, jako najczystszy twór dany

światu przez Ahura Mazda (muzułmanie nazywają zaratusztran „czcicielami ognia”). Pa -

lący się ciągle ogień ma zapewniać stałą obecność na ziemi mocy Ahury Mazdy – wraz

z długością jego się palenia, zwiększa się jego świętość – dlatego w świątyniach zawsze

utrzymywano wieczny, stały, duży, widoczny z daleka płomień. Wierzono, że palący się

ciągle ogień, ma dużą siłę uzdrawiania i spełniania życzeń.

Przekaz najstarszej części tekstów świętej Avesty głosi, że Zaratusztra dobrowolnie za -

kończył swoje życie w
 

zimnych wodach jeziora w górskim Pamirze. Jego nasienie, tuż

przez sądem ostatecznym, ma zapłodnić dziewicę, która wykąpie się w wodach jeziora,

wskutek czego urodzi się nowy prorok – Saoszjant (Mesjasz), który poprowadzi ludzi do

walki i ostatecznego zwycięstwa z siłami zła oraz ustanowi na ziemi królestwo Boga Ahu -

ra Mazdy, prowadząc ludzi „dobrych” w stan nieśmiertelności. Z kolei nowsza część Ave -

sty pochodząca z ok. VII w. p.n.e. wskazuje, że Saoszjant, jako syn samego Ahura Maz -

dy zostanie poczęty z dziewicy zapłodnionej przez Ducha Świętego (najważniejszą ema -

206206



nację Ahura Mazdy) i pozostając człowiekiem, stanie się równocześnie kolejną emanacją

Boga – ósmą Istotą Świetlistą.

Do VII w. n.e. zaratusztranizm stanowił dominującą religię państwową imperium Sasani -

dów (Irak, Iran, Pakistan, Afganistan, Turkmenistan, Uzbekistan). W następnych wiekach

został jednak praktycznie całkowicie wyparty przez islam. Wyznawcy zaratusztranizmu

żyją dzisiaj jako mniejszości religijne głównie w Indiach (Parsowie), Iranie oraz w Pakista -

nie. 

514 Judaizm

Powstanie: ok. XIII w. p.n.e.;

Wyznawcy: ok. 15
 

000
 

000;

Zasięg: USA, Izrael, Francja, Wielka Brytania, Rosja, inne kraje.

Judaizm to najstarsza religia monoteistyczna (wyznająca wyłącznie jednego Boga). Na

jego bazie wyrosły następnie dwie największe dziś religie świata: chrześcijaństwo i is -

lam. Judaizm rozwinął się z wcześniejszych wierzeń plemion semickich, na które miały

wpływ starożytne wierzenia Mezopotamii oraz Egiptu. Część badaczy uważa, że duży

wpływ na judaizm miała również równoległa do niego religia zaratusztranizmu (Persja).

Z wierzeń egipskich i perskich judaizm przejął takie elementy, jak: pojęcie nieba i piekła,

zmartwychwstanie, sąd ostateczny, odpowiedzialność po śmierci przed Bogiem za swo -

je dobre i złe czyny za życia oraz ideę przyjścia zbawiciela – Mesjasza.

Religia judaizmu jest ściśle i nierozerwalnie związana z historią narodu żydowskiego.

Judaizm opiera się na wierze Żydów, że Bóg (JHWH, Jahwe), stworzyciel świata, skon -

taktował się niedługo po stworzeniu świata z ojcem narodu żydowskiego – Abrahamem,

przyrzekając objąć ochroną cały jego ród i obiecując traktować go jako wybrany, pod

warunkiem przestrzegania jednak przez ten ród (naród żydowski) nakazanych mu suro -

wych zasad postępowania.

Według pism świętych judaizmu, Abraham przybył (najprawdopodobniej) z Sumeru

(miasto Ur) ok. XVIII w. p.n.e. i miał się osiedlić w Kanaanu (dzisiejsza Palestyna), po -

nieważ Bóg obiecał oddać jemu i jego potomkom tę ziemię. Bóg zażądał złożenia mu

w
 

ofierze jedynego syna Abrahama, a kiedy Abraham zgodził się to uczynić, Bóg wybrał

go na swego sługę, oferując mu w nagrodę swoją Boską opiekę nad całym rodem.

Z
 

Abrahama, jego syna Izaaka oraz wnuka Jakuba, który otrzymał później imię Izrael –

jak wierzą Żydzi – wziął początek cały naród żydowski. Następnie, wskutek głodu, Izra -

elici wywędrowali do Egiptu, gdzie pozostawali przez 400 lat, gospodarząc początkowo

na urodzajnych egipskich ziemiach, a następnie, popadając stopniowo w niełaskę go -

spodarzy.

Początek religii judaizmu wiąże się z osobą Mojżesza (ok. XIII w. p.n.e.), żydowskiego

wodza i proroka. Żydzi wierzą, że obiecane wcześniej przymierze Jahwe z ich narodem

207207



zostało zawarte właśnie poprzez Mojżesza, który wyprowadził Żydów z Egiptu, uciekając

z mającej miejsce już wówczas, jak twierdzą żydowskie pisma święte, egipskiej niewoli.

Podczas czterdziestoletniego pobytu Izraelitów na pustyni, Mojżeszowi, na Górze Synaj,

miał się objawić Bóg Jahwe, który przekazał mu swoją wolę w postaci praw dla społecz -

ności żydowskiej – dziesięciu przykazań oraz również zbioru przepisów dotyczących

aspektów codziennego życia Żydów. Następnie Mojżesz zgodnie z – jak twierdził –

otrzymanym poleceniem bożym, poprowadził swój lud, walcząc z kolejnymi lokalnymi

królestwami, do urodzajnego Kanaanu, który podbito, przejmując go we władanie.

Ponieważ w kolejnych wiekach Żydzi wielokrotnie nie stosowali się do surowych naka -

zów Boga Jahwe, ulegając również wpływom innych, „fałszywych” religii, Jahwe naj -

pierw poprzez wielu proroków miał ostrzegać ich przed swoją srogą zemstą, a następnie

– jak sami ocenili to Żydzi – za karę zesłał na nich, w końcu VII w. p.n.e., agresora w po -

staci wielkiego w owym czasie mocarstwa – królestwa Babilonu, który zburzył Jeruzalem

i żydowską świątynię Jahwe oraz wziął żydowski naród do siedemdziesięcioletniej nie -

woli. W końcu VI w. p.n.e., po zwyciężeniu Babilończyków przez Persów (zaratusztran),

pozwolono Żydom wrócić do swojego kraju i odbudować świątynię, choć po kilku pokole-

niach w niewoli, znaczna część narodu pozostała już poza granicami, w rozproszeniu.

W judaizmie obecnych było wielu proroków oznajmiających ludziom – jak twierdzili –

wolę Boga Jahwe i przekazujących różne proroctwa. Hebrajskie teksty uznawane za

święte, zostały spisane i skodyfikowane pomiędzy X–VI w. p.n.e. (wcześniej stanowiąc

tradycję ustną, przekazywaną od czasów Mojżesza) i sklasyfikowane przez żydowskich

kapłanów pod kątem domniemanej mocy natchnienia Boskiego, pod wpływem którego

miały powstać. Najważniejsza jest Tora – prawo obejmujące pięć Ksiąg Mojżeszowych,

następnie Newiim – zbiory proroctw, oraz Ketuwim – dzieła poetyckie (psalmy, przypo -

wieści, pieśni). Oprócz prawa pisanego zawartego w świętych księgach, w związku z ko-

niecznością życia na wygnaniu, w oderwaniu od poprzednich tradycji i bez posiadania

świątyni, zaczęła pojawiać się również potrzeba rozszerzonych interpretacji praw wyni -

kających z Tory, rozwijając się w prawo ustne. 

Od VI w. p.n.e. naród żydowski przechodził kolejno pod wspomniane panowanie per -

skie, a następnie greckie i rzymskie. Ludność żydowską żyjącą w rozproszeniu po wypę-

dzeniach zaczęto nazywać diasporą. Pomiędzy IV a I w. p.n.e., Jerozolima pozostawała

pod panowaniem i wpływami greckimi. Żydzi z diaspory zaczęli w tym okresie używać

już nie języka hebrajskiego, a greckiego, co spowodowało w III w. p.n.e. dokonanie

przekładu świętych Pism Hebrajskich na grekę. To z kolei umożliwiło dostęp i poznanie

religii żydowskiej przez wiele narodów imperium greckiego, z których część sama prze -

chodziła lub była zmuszana do przejścia na judaizm. (Miało to później duże znaczenie

w
 

rozwoju chrześcijaństwa wyrastającego wprost z judaizmu, poprzez możliwość łatwiej-

szego popularyzowania go w obszarze grekojęzycznym). Wpływy greckie tego okresu

spowodowały również zainteresowanie Żydów kulturą i filozofią politeistycznej Grecji, co

wywarło wpływ na dalszy rozwój narodu żydowskiego, zmieniając i rozszerzając m.in.

ich perspektywę odbioru swoich pism świętych. 

208208



Od roku 63 p.n.e. Jerozolima przeszła pod panowanie Cesarstwa Rzymskiego. Juda -

izmem targały w tym okresie silne wewnętrzne spory i podziały na różne stronnictwa od -

miennie zapatrujące się na kwestie filozoficzne i religijne (faryzeusze, saduceusze, es -

seńczycy, herodianie, zeloci). Po stłumieniu przez Rzymian żydowskiego buntu w Jero -

zolimie w 70 r. n.e., miasto zostało spustoszone i spalone. Świątynia ponownie przestała

istnieć, a naród żydowski rozproszył się po całym ówczesnym świecie. 

Od czasu powstawania pierwszych diaspor, kształtowała się stopniowo nowa grupa

przywódców religijnych, nauczycieli znających prawo – rabinów. W momencie całkowitej

utraty świątyni, po 70 r. n.e., i potrzebie życia już wyłącznie w rozproszeniu, rabini za -

częli utrwalać na piśmie poprzednie prawo ustne i dodawać do niego rozbudowane ko -

mentarze, tworząc Talmud, rozpoczynając nową erę judaizmu – judaizm rabiniczny (tal -

mudyczny). Istotnymi cechami nowego prawa stały się: przestrzeganie rytuałów w co -

dziennym życiu i dyscyplina. Świątynię zastąpiły synagogi, a miejsce ofiar zastąpiła mo -

dlitwa.

Istniejąca u Żydów od VI w. p.n.e. idea mesjanistyczna – wiara w mającego nadejść

„praktycznie niebawem” Mesjasza, który miał być wodzem i wyzwolicielem Żydów z nie -

woli (najpierw niewoli dosłownej, później niewoli rozproszenia) – ciągle silnie łączyła cały

naród. Szczególnie w czasach nowożytnych, wobec konieczności życia w diasporach,

idea Mesjasza stanowiła silne spoiwo umacniające chęć wytrwania razem w swojej wie -

rze, prawach religijnych i tradycji, nie dając się zasymilować z narodami, w których przez

kolejne stulecia przyszło Żydom żyć.

Judaizm rabiniczny stał się podstawą do rozwoju wszystkich późniejszych kierunków ju -

daizmu. W średniowieczu obecne były dwa główne nurty judaizmu: sefardyjski (rejon ba-

senu Morza Śródziemnego) oraz aszkenazyjski (Europa Zachodnia i w kolejnych wie -

kach Środkowa). W diasporach, przez wieki, rozwijały się różne nurty judaizmu. Autory -

tetem każdej gminy żydowskiej pozostawał rabin, niebędący jednak kapłanem, a znaw -

cą praw wynikających z religii oraz nauczycielem religii.

__________

Judaizm nie posiada żadnych dogmatów wiary i religii, choć niezmienną podstawą jest

przestrzeganie zasad opartych na pismach świętych. Tym, co przez wieki dawało żywot -

ność religii judaizmu, jest jej elastyczność w dostosowywaniu się do wymagań czasu:

przewodnicy duchowi – rabini – według tradycji żydowskiej, powinni godzić prawo ustne

religii z bieżącymi potrzebami narodu żydowskiego. Większość Żydów uznaje (bardziej

lub mniej dosłownie) 13 zasad wiary sformułowanych przez Mojżesza Majmonidesa

(1135–1204), żydowskiego rabina i filozofa:

1. Istnienie Boga Stworzyciela;

2. Jedyność Boga;

3. Bezcielesna, duchowa natura Boga;

209209



4. Wieczność Boga;

5. Bóg powinien być wyłącznym przedmiotem kultu;

6. Bóg był objawiany poprzez proroków;

7. Mojżesz był najwyższym z proroków;

8. Tora dana Mojżeszowi, pochodzi od Boga;

9. Tora jest prawem kompletnym i nie podlega zmianom;

10. Bóg zna i widzi wszystkie zachowania ludzi;

11. Bóg nagradza tego, kto wypełnia przykazania Tory, a karze tego, kto je łamie;

12. Mesjasz na pewno nadejdzie;

13. Umarli zmartwychwstaną w życiu pozagrobowym.

Żydzi wierząc w Boga, wierzą równocześnie, że:

• Naród żydowski ma specjalne posłannictwo w dziejach świata, nadane mu przez

Boga;

• Nadejdzie Mesjasz głoszony przez proroków, który zaprowadzi na świecie pokój,

sprawiając, że cały świat doceni i uzna rolę Żydów;

• Należy kierować się prawami religii pochodzącymi od Boga: wypełniać obowiązki

rytualne – obrzezanie, częsta modlitwa, odpoczynek w szabat (siódmy dzień ty -

godnia), spożywanie wyłącznie potraw koszernych (czystych), przestrzeganie za -

kazu jakiejkolwiek pracy w szabat, przestrzeganie postu, obchodzenie świąt reli -

gijnych;

• Należy kierować się w życiu zasadami miłości bliźniego i sprawiedliwości spo -

łecznej wynikającej z praw religii, w tym okazywać wsparcie najbardziej potrzebu-

jącym.

Współcześnie judaizm jest obecny w trzech głównych nurtach:

• Judaizm tradycyjny/ ortodoksyjny (ultraortodoksja haredim, chasydzi, nowocze -

sna ortodoksja) – wymaga najczęściej rygorystycznego przestrzegania wszyst -

kich nakazywanych przez religię praw. Wyznawcy wierzą, że Mojżesz, oprócz

prawa pisanego, otrzymał od Boga również prawo ustne i dlatego wierni powinni

skrupulatnie przestrzegać obu tych praw. Wyznawcy oczekują niezmiennie na

nadejście Mesjasza, który poprowadzi Izrael w „złoty wiek” jego rozwoju;

• Judaizm reformowany (od początku XIX w.) – odrzucający wiarę w prawdy obja -

wione przez Boga zawarte w Torze; uznaje za przestarzałe rygorystyczne religij -

ne nakazy dotyczące ubioru i pożywienia; dąży bardziej do jednoczenia się z kul -

turą Zachodu, niż do izolowania się od niej. Ideę mesjańską sprowadza do chęci

powszechnej współpracy i braterstwa;

• Judaizm konserwatywny (od połowy XIX w.) – sprzeciwiający się zbyt radykalne -

mu reformowaniu judaizmu, pośredni pomiędzy ortodoksyjnym a reformowanym

– osadzony jest w tradycji, ale modyfikuje część religijnych nakazów i zakazów.

Kwestionuje prawo ustne jako niepochodzące od Boga, ale wprowadzone w któ -

210210



rymś momencie wyłącznie przez rabinów. Uznaje religijne prawa, ale w takim za -

kresie, w jakim nie stoją one w sprzeczności z współczesnym światem. 

Judaizm tradycyjny/ ortodoksyjny grupuje kilkanaście procent wyznawców judaizmu.

Obecny jest we wszystkich miejscach zamieszkania Żydów, w tym przede wszystkim

w
 

Izraelu, ale w USA stanowi zdecydowaną mniejszość. Z kolei judaizm reformowany

i
 

konserwatywny funkcjonuje przede wszystkim poza Izraelem, głównie w USA. Judaizm

reformowany i konserwatywny dopuszcza uczestnictwo kobiet w pełnieniu wszystkich

funkcji religijnych, w tym również funkcji rabina, dopuszcza również stosunkowo łatwą

konwersję wyznawców innych religii na judaizm.

Pisma święte judaizmu to Tora (Pięcioksiąg Mojżeszowy), Newiim, Ketuwim, Talmud. 

515 Chrześcijaństwo

Powstanie: I w. n.e.;

Wyznawcy: ok. 2 380 000 000 (31,4% ludności świata);

Zasięg: Cały świat.

516 Kraje, w których wyznawane jest chrześcijaństwo (wg Central Intelligence Agency US, 2019 r.): Europa – Watykan (100%
populacji wyznaje chrześcijaństwo); Ukraina (96%); Armenia (94%); Cypr (GR) (94%); Mołdawia (93%); Rumunia (93%); Serbia
(91%); Chorwacja (91%); Monako (90%); Malta (90%); Polska (89%); Grecja (88%); Gruzja (87%); Portugalia (84%); Irlandia
(84%); Lichtensztajn (83%); Litwa (82%); Włochy (80%); Dania (80%); Islandia (79%); Austria (79%); Norwegia (78%); Czarno -
góra (75%); Słowacja (74%); Finlandia (72%); Szwecja (ok.70%); Luksemburg (70%); Hiszpania (68%); Szwajcaria (68%); Ma -
cedonia (65%); Francja (63-66%); Słowenia (61%); Bułgaria (61%); Wlk. Brytania (59%); Niemcy (58%); Białoruś (55%); Belgia
(53%); Węgry (53%); Bośnia i Hercegowina (46%); Holandia (39%); Łotwa (36%); Estonia (28%); Rosja (ok.20%); Albania
(17%); Czechy (11%); Ameryka Płn. i Płd . – Panama (100%); Puerto Rico (100%); Wenezuela (98%); Paragwaj (97%); Domi -
nikana (95%); Argentyna (94%); Boliwia (93%); Kolumbia (93%); Meksyk (91%); Gwatemala (ok.90%); Kuba (ok.88%); Brazylia
(88%); Honduras (87%); Kostaryka (87%); Ekwador (86%); Grenada (86%); Haiti (85%); Chile (84%); Nikaragua (83%); Salwa -
dor (86%); Urugwaj (81%); Peru (75%); USA (70%); Kanada (67%); Jamajka (67%); Gujana (64%); Trynidad i Tobago (55%);
Afryka – Lesotho (96%); Zambia (95%); Rwanda (93%); Eswatini (Suazi) (90%); Seszele (89%); Zimbabwe (87%); Malawi
(87%); Liberia (86%); Namibia (ok.85%); Uganda (84%); Kenia (83%); RPA (80%); Botswana (79%); Angola (79%); Ghana
(71%); Demokratyczna Republika Konga (70%); Mozambik (69%); Kamerun (69%); Etiopia (62%); Tanzania (61%); Nigeria
(47%); Czad (44%); Madagaskar (41%); Wybrzeże Kości Słoniowej (34%); Mauritius (33%); Burkina Faso (30%); Sierra Leone
(21%); Egipt (10%); Senegal (4%); Komory (2%); Mali (2%); Tunezja (1%); Maroko (1%); Azja, cz. wschodnia  – Timor
Wschodni (99%); Papua Nowa Gwinea (96%); Filipiny (92%); Korea Płd. (28%); Singapur (19%); Hong Kong (12%); Indonezja
(9,9%); Malezja (9%); Sri Lanka (7,4%); Makao (7%); Wietnam (7%); Birma (6,2%); Chiny (5,1%); Tajwan (4%); Indie (2,3%);
Mongolia (2,2%); Laos (1,7%); Japonia (1,5%); Nepal (1,4%); Tajlandia (1%); Kambodża (0,4%); Azja cz. zachodnia  – Liban
(36%); Kazachstan (26%); Kirgistan (20%); Kuwejt (18%); Katar (14%); Syria (10%); Turkmenistan (9%); Uzbekistan (9%); Zj.
Em. Arabskie (9%); Jordania (2%); Izrael (2%); Irak (1%); Pakistan (ok.1%); Iran  (ok.0,1%); Turcja (ok.0,1%); Australia i Oce-
ania – Samoa (97%); Tonga (97%); Wyspy Marshalla (97%); Kiribati (96%); Mikronezja (96%); Tuvalu (92%); Wyspy Cooka
(84%); Vanuatu (82%); Fiji (64%); Australia (52%); Nowa Zelandia (44%).

517 Chrześcijaństwo to największa dziś religia świata. Wywodzi się ściśle z żydowskiej re -

ligii judaizmu. Powstało w I w. n.e. w oparciu o nauki Jezusa (ok. 1–33 n.e.), Żyda, który

nauczał lud żydowski swojej wizji świata. Nauki Jezusa, będąc w pełni osadzone w jego

wierze w surowego żydowskiego Boga Jahwe, stanowiły jednak zawężenie dotychczaso -

wej religii żydowskiej, wzbogacając ją równocześnie o szerszy, uniwersalny przekaz war -

tości miłości, miłosierdzia, czynienia dobra i wsparcia najuboższych, w tym również osób

wykluczonych z żydowskiego społeczeństwa. Żydzi traktowali jednak Jezusa jako fałszy -

wego proroka, zwodziciela i bluźniercę, widząc w jego nauczaniu najgorszą ze wszystkich

herezję przeciwko Bogu Jahwe.

211211



518 Chrześcijanie widzą w Jezusie – Jezusie Chrystusie – wbrew samym Żydom, obieca -

nego Żydom przez proroków Mesjasza. Dodatkowo traktują Chrystusa jako Zbawiciela

całego świata – czyli wyzwoliciela wszystkich ludzi od „grzechów” (winy za „grzechy”)

oraz od śmierci. Chrześcijanie oczekują powszechnego zmartwychwstania i Sądu Osta -

tecznego, na którym zostaną przez Boga osądzeni i uznani: albo za zbawionych od winy

za „grzechy”, albo za wiecznie potępionych. Wiara w życie i męczeńską śmierć na krzyżu

Jezusa i następnie jego zmartwychwstanie, rozumiane przez chrześcijan jako odkupienie

win wszystkich ludzi, ma umożliwić chrześcijanom zbawienie i tym samym życie wieczne

po śmierci, u boku Boga, w Królestwie Bożym. Stanowi to przeciwieństwo judaizmu –

gdzie warunkiem zbawienia żydów jest ścisłe przestrzeganie prawa bożego i bożych

przykazań.

519 Idea chrześcijaństwa w swojej najczystszej formie, bazująca na naukach Jezusa uję -

tych w piśmie świętym chrześcijaństwa – Biblii/ Nowy Testament, sprowadza się do prze -

strzegania zaleceń Dekalogu (10 przykazań danych Mojżeszowi przez Boga Jahwe, na -

zywanego przez chrześcijan Bogiem Ojcem) oraz do miłości bliźniego – nawet jeżeli jest

on nieprzyjacielem. Miłość bliźniego ma polegać na chęci czynienia dobra drugiemu czło -

wiekowi oraz pomagania i oddawania innym siebie, nie żądając nic w zamian. Chrześcija-

nin powinien być uczciwy i prawdomówny, a swoim życiem powinien dawać przykład in -

nym. Równocześnie chrześcijanin nie powinien żywić negatywnych uczuć w stosunku do

czyniących zło, nie powinien też szukać odwetu, ale nie oznacza to zgody na akceptowa -

nie „grzechu” – chrześcijanin powinien odcinać się od „grzechu”, zła i wszelkich negatyw -

nych zachowań, odpowiadając na nie stanowczo, choć ciągle życzliwie.

520 Zgodnie z przesłaniem Biblii to jedynie Bóg może osądzać. Bóg daje najpierw czło -

wiekowi – jak to nazywa chrześcijaństwo – „wolną wolę” czy „wolny wybór”: jeżeli ktoś

chce wybrać drogę zła i „grzechu” – spotka go za to kara Boga wymierzona na Sądzie

Ostatecznym – kara, jak twierdzi Jezus, wiekuistych ogni piekielnych; jeżeli natomiast

ktoś chce wybrać drogę czynienia dobra i miłości, a przede wszystkim uwierzy w Boga

oraz w jego syna Jezusa, oraz w Ducha Świętego – spotka go za to nagroda – wieczne,

szczęśliwe życie w niebie.

521 Patrząc z zewnątrz, wybór ten jest tak naprawdę całkowitym brakiem wyboru. Propozycja

tak zmanipulowanego wyboru jest oczywistym szantażem: „Albo będziesz wierzył w to, co ci

mówimy, i postępował tak, jak ci każemy, albo spotka cię kara znacznie gorsza od śmierci –

wieczne cierpienie duszy w ogniach piekielnych”. Dodatkowo jeszcze, biorąc pod uwagę chrze -

ścijański, tzw. „grzech pierworodny” obciążający niejako „na starcie”, z góry, wszystkich ludzi,

nie ma już żadnej możliwości istnienia człowieka bez jakiegokolwiek „grzechu”, w związku

z
 

czym nie istnieje ani żadna „wolna wola”, ani żaden „wolny wybór”, bo jedyną i wyłączną moż -

liwością „przeżycia”, nie idąc po fizycznej śmierci do wiecznego piekła, jest uwierzenie w Jezu -

sa Chrystusa!

522 Chrześcijaństwo nigdy nie było jednorodne. Szczególnie na początku swojego istnie -

nia ulegało wielu podziałom powodowanym posiadaniem różnych wizji poszczególnych

odłamów (Kościołów) na temat Jezusa Chrystusa: jego ludzko-boskiej natury i związanej

z tym jego relacji z Bogiem Ojcem. Kolejnym ważnym problemem były narastające na

212212



przestrzeni wieków religijne tradycje i komplikacje prostej początkowo wiary w Chrystusa,

co zdaniem wielu, powodowało wypaczanie nauk Jezusa i coraz większe oddalanie się

Kościoła chrześcijańskiego głównego nurtu (rzymskokatolickiego) od źródła Biblii, wraz

z
 

coraz większą powierzchownością propagowanej przez ten Kościół praktyki wiary.

523 Współcześnie chrześcijaństwo istnieje w kilku tysiącach różnych odłamów, z czego

można wyodrębnić kilka najważniejszych linii [ZOBACZ RÓWNIEŻ DIAGRAM: 32]:

• Kościół rzymskokatolicki z siedzibą w Watykanie (Rzym, Włochy) – od prawie

2
 

000 lat stanowi główną linię religii chrześcijańskiej. Organizacja Kościoła jest

ściśle hierarchiczna, głową Kościoła jest biskup Rzymu – papież. Przynależność

do katolicyzmu deklaruje ok. 1
 
200

 
000

 
00 osób (ok. 50% chrześcijan);

• Koptyjski Kościół Ortodoksyjny (związany z Egiptem), Kościół jakobicki – Syryjski

Kościół Ortodoksyjny oraz Apostolski Kościół Ormiański – oddzieliły się od Ko -

ścioła rzymskiego po soborze chalcedońskim (451 r.) wskutek różnic doktrynal -

nych;

• Kościół prawosławny (Cerkiew prawosławna) – powstał w wyniku rozłamu chrze -

ścijaństwa (1054 r.); obecny jest głównie w Europie Wschodniej i Rosji, ale też,

np. w Etiopii. Uznaje ustalenia pierwszych siedmiu soborów Kościoła chrześcijań-

skiego, nie uznaje prymatu jurysdykcyjnego papieży Watykanu, opiera się na tra -

dycji wczesnochrześcijańskiej wspólnoty i równości. Składa się z wielu cerkwi lo -

kalnych, zarządzanych przez Święty Sobór Biskupów, pozostających ze sobą

w jedności dogmatycznej. Honorowym zwierzchnikiem Cerkwi prawosławnej jest

Patriarcha Konstantynopola (obecnie Stambuł, Turcja). Wyznanie prawosławne

deklaruje ok. 300 000 000 osób (ok. 12,5% chrześcijan);

• Kościoły protestanckie – obejmują najliczniejszą grupę chrześcijańskich Kościo -

łów, ugrupowań i wspólnot, które zaczęły powstawać w wyniku rozłamu Kościoła

rzymskokatolickiego w XVI w. Kościoły te, jako doktrynę wiary uznają wyłącznie

to, co wynika z Biblii, a nie to, co zostało do chrześcijaństwa dodane w trakcie

rozwoju Kościoła do XVI w. Wyznanie protestanckie deklaruje ok. 438  000  000

osób (ok. 18% chrześcijan). „Drogę środka” pomiędzy protestantyzmem a Ko -

ściołem rzymskokatolickim, utrzymuje Kościół anglikański (87  000  000 osób, ok.

3,5% chrześcijan).

524 W Kościołach: rzymskokatolickim i prawosławnym obecne są kulty tzw. „świętych”

(osób pełniących swoim życiem rolę wzorca osobowego dla innych – męczennicy za wia -

rę, wybitni kapłani, filozofowie, mistycy), kulty aniołów (bytów duchowych wypełniających

zamiary Boga), jak również kulty relikwii (pamiątki po świętych, np. szczątki ciała, przed -

mioty) oraz kulty wizerunków (obrazy, ikony, rzeźby). Popularne są również kulty osób

stojących niżej niż święci, tzw. „błogosławionych”. Powszechne jest zwracanie się do

świętych i błogosławionych z prośbą o wstawiennictwo u Boga. Łączna liczba samych je -

dynie świętych w chrześcijaństwie oscyluje ok. kilkunastu tysięcy. Kościoły protestanckie

odrzucają kult świętych, aniołów, jak również relikwii i wizerunków.

525 Najważniejszymi świętami obchodzonymi w chrześcijaństwie są:

 

213213



• Wielkanoc – obchodzona jako pamięć śmierci i zmartwychwstania Jezusa;

• Boże Narodzenie – obchodzone na pamiątkę urodzin Jezusa;

• Zielone Świątki (Dzień Zesłania Ducha Świętego) – obchodzone na pamiątkę ze -

słania Ducha Świętego w tzw. pięćdziesiątnicę (50 dni po zmartwychwstaniu Je -
zusa). 

526 Pismo święte chrześcijaństwa to Biblia, składająca się z tzw. Starego Testamentu

(księgi święte judaizmu) oraz Nowego Testamentu, zawierającego teksty dotyczące życia

i nauk Jezusa Chrystusa oraz tworzącej się religii chrześcijańskiej. Różne odłamy chrze -

ścijaństwa posiadają w swoich Bibliach różniące się nieco kanony tekstów uznanych za

święte.

__________ 

527 Chrześcijaństwo wywarło jak dotąd największy ze wszystkich religii wpływ na losy

świata. Tzw. kultura i wartości Zachodu (Europa, dwie Ameryki, Australia) wyrosły na „ba -

zie wartości chrześcijańskich”, zmagając się jednak na przestrzeni wieków ze słabościami

wynikającymi z braku możliwości wprowadzenia pełnych wartości chrześcijaństwa

w świecie realnym, rzeczywistym, w świecie codziennego życia ludzi. Prowadziło to przez

wieki do ciągłych nadużyć poprzez wykorzystywanie religii chrześcijańskiej i wiary ludzi

w Boga do realizacji interesów elit, niemających nic wspólnego z nauczaniem Jezusa.

528 Ciągłe miotanie się chrześcijaństwa (i przede wszystkim jego głównego Kościoła) po -

między teorią wynikającą z kilku prostych zasad proponowanych dla świata przez Jezusa,

a praktyką życia świata znacznie już odleglejszą od prostych teorii, spowodowało dzisiaj,

że ten wyrosły na religii chrześcijańskiej świat cywilizacji Zachodu, jest już najmniej zain -

teresowany religią chrześcijańską, pragnąc się wręcz od niej uwolnić, traktując ją nie jako

dzieło faktycznej miłości Bożej, a jako dzieło zniewolenia człowieka przez człowieka.

529 Warto prześledzić jak rozwijała się przez wieki religia chrześcijańska, aby spróbować

zrozumieć, co jest przyczyną odwracania się Zachodu od religii – i wskutek tego również

od Boga. Warto też uświadomić sobie, jakie działania spowodowały, że chrześcijaństwo

jest dziś największą religią świata. Poniższy opis nie ma stanowić próby jakiejkolwiek

analizy tej religii, a jedynie zaakcentować niektóre najistotniejsze aspekty problemu. Naj -

częściej, czy to jako silnie wierzący chrześcijanie, czy to jako ludzie świata Boga

ochrzczeni kiedyś jako niemowlęta chrześcijaństwem bez naszej świadomej wiedzy

i
 

woli – JAK JA  – z wielu aspektów nie zdajemy sobie żadnej sprawy, nie mając najczę -

ściej praktycznie żadnej świadomości w co, nazywając się chrześcijanami, tak naprawdę

wierzymy.

POCZĄTKI CHRZEŚCIJAŃSTWA

530 Brak jest bezpośrednich przekazów dotyczących życia i nauczania Jezusa – całość

wiedzy o nim pochodzi z przekazów tradycji ustnej, utrwalanych następnie w listach

214214



(I

 
w.

 
n.e.) popularyzatorów nauk Jezusa do zaczynających się tworzyć w basenie Morza

Śródziemnego pierwszych kościołów chrześcijańskich, oraz z kilku nieco późniejszych

tekstów opisujących życie i nauczanie Jezusa – Ewangelii (II połowa I w. i początek

II
 

w.
 

n.e.). Wybrane Ewangelie oraz listy zebrano pomiędzy II–IV w. i zaczęto je traktować

jako teksty święte chrześcijaństwa (Nowy Testament – Biblia). W skład tego zbioru wcho -

dzą m.in. cztery Ewangelie: Mateusza, Marka, Łukasza i Jana, Dzieje Apostolskie (Piotra

i Pawła) oraz listy – głównie Pawła z Tarsu (św. Paweł).

531 Z przekazów tych wynika, że Jezus określał się jako syn Boga Jahwe, nauczając, że

Bóg ten zesłał go na świat, dając mu pełną, umocowaną w Jahwe władzę nad ludźmi.

Głosił potrzebę wiary w Boga Jahwe, ucząc, że ci spośród ludzi, którzy uwierzą w Boga

i
 

w niego samego jako syna Boga, po śmierci dostąpią odpuszczenia wszystkich złych

uczynków za życia – „grzechów” oraz zbawienia wiecznego, tych zaś, którzy nie uwierzą,

spotka po śmierci wieczna kara Boga w postaci wtrącenia do ognistego piekła.

532 Biblia podaje, że Jezus Chrystus został poczęty przez Ducha Świętego zesłanego

przez Boga Jahwe i przyszedł na świat w ubogiej rodzinie żydowskiej w Betlejem, zrodzo-

ny z Maryi dziewicy, której mężem był ubogi cieśla budowlany, Józef. Opisywana

w Ewangeliach aktywność w nauczaniu Jezusa przypada na 30–33 rok jego życia. Jezus

został ochrzczony przez Jana Chrzciciela, który sam nauczając i wzywając ludzi do wy -

znawania „grzechów” i nawrócenia, chrzcił ich na znak wewnętrznego oczyszczenia. Jan

ochrzcił publicznie Jezusa, twierdząc wcześniej, że Jezus jest oczekiwanym przez Żydów

Mesjaszem. Po dokonaniu chrztu Jezusa, jak to opisuje Biblia (Łk.3.21-22):  „(…) otworzy-

ło się niebo i Duch Święty zstąpił na Niego, w postaci cielesnej, gołębicy, a z nieba ode -

zwał się głos: ‘Tyś jest mój Syn umiłowany, w Tobie mam upodobanie’”. Po tym wydarze-

niu Jezus rozpoczął nauczanie, gromadząc wokół siebie uczniów, spośród których wyróż -

nił dwunastu (dwunastu apostołów). Podczas nauczania miał dokonać kilkunastu cudów.

I co bardzo ważne z punktu widzenia późniejszego rozprzestrzeniania się chrześcijań -

stwa – nakazał uczniom głosić swoje nauki całemu światu.

533 Przez współczesnych sobie, prostych ludzi, Jezus traktowany był jako kolejny wę -

drowny nauczyciel głoszący swoje nauki o świecie i Bogu. Po rzekomych dokonywanych

przez niego cudach (użytych do zwrócenia na siebie uwagi – zobacz, np. cytat z Biblii

[7461]), miał jednak zgromadzić wokół siebie tłumy zaciekawionych ludzi. Przez religię

żydowską z kolei postrzegany był jako wróg, bowiem bluźnił, ośmielając się nazywać Sy -

nem Boga równym Bogu, nauczając Żydów niedopuszczalnych przez judaizm treści, od -

bierając przy okazji żydowskim kapłanom i hierarchom wiernych oraz monopol na religij -

ną „prawdę”. Natomiast władze rzymskie patrzyły na Jezusa jako na potencjalnego wi -

chrzyciela, którego mogły podejrzewać o podburzanie ludzi i chęć podważania obowiązu -

jącego państwowego porządku i ładu społecznego. Według przekazów Ewangelii, Jezus,

wobec usilnego pozostawania przy swoich bluźnierczych dla judaizmu przekonaniach,

został skazany na śmierć poprzez ukrzyżowanie. Po dokonaniu tortur, wyrok wykonano

i
 

Jezusa pochowano, a w trzy dni po jego śmierci, grób okazał się pusty – ciało zniknęło –

uczniowie uznali wówczas, że Jezus zmartwychwstał. Według Ewangelii, Jezus w kolej -

215215



nych czterdziestu dniach miał się ukazywać swoim uczniom, pokazując im w ten sposób,

że nadal żyje.

534

 
Po śmierci Jezusa pozostała jedynie garstka ludzi zainteresowanych jego naukami

i
 

wizją świata, w tym wizją Królestwa Bożego. Część jednak z nich okazała się wyjątkowo

skutecznymi propagatorami pamięci o Chrystusowym nauczaniu. Przede wszystkim Pa -

weł z Tarsu (późniejszy święty – św. Paweł), ok. 8 lat młodszy od Jezusa, również Żyd,

pomimo, że nigdy nawet nie spotkał Jezusa, a wręcz wcześniej był prześladowcą chrze -

ścijan, postanowił zająć się przekazywaniem światu nauk Jezusa. W latach 45–49 n.e.,

50–52 oraz 53–58, odbył trzy długie podróże po miastach-państwach basenu Morza

Śródziemnego (Cypr, Azja Mniejsza – tereny dzisiejszej Turcji, Grecja), przekonując ich

mieszkańców do rozszerzenia swej wiary o nowego Boga (syna Boga Jahwe) – Chrystu -

sa, głosząc kazania i zawiązując pierwsze kościoły chrześcijańskie. Według wielu bada -

czy to głównie dzięki Pawłowi z Tarsu – jego wybitnemu zmysłowi organizacyjnemu i od -

bytym podróżom misyjnym – możliwe było szersze zaistnienie i następnie rozwój chrze -

ścijaństwa, choć chrześcijaństwa budowanego już przede wszystkim w oparciu o autor -

ską wizję Pawłową.

535 Chrześcijaństwo w momencie propagowania go przez Pawła z Tarsu było całkowicie

nową, czystą i bardzo rewolucyjną religią – oto syn biednego cieśli został wyniesiony do

miana Syna Boga Jahwe. Kult Jezusa każdemu, największemu nawet biedakowi świata

obiecywał łatwo dostępne wieczne życie po śmierci (Królestwo Boże) – takie możliwości

w ówczesnym świecie do tej pory nie istniały. W zamian należało jedynie zacząć wierzyć

w Jezusa Chrystusa, jako syna dotychczasowego Boga żydowskiego i obiecanego wcze -

śniej Żydom Mesjasza, który pojawił się na świecie z woli Jahwe, aby „wykupić” „grzechy”

ludzi. Należy pamiętać, że w tym okresie istnienia świata, zarówno wiara w Boga, jak i –

z uwagi na grecki i rzymski politeizm – w wielu różnych, spowinowaconych ze sobą bo -

gów, dla każdego była czymś całkowicie oczywistym i naturalnym. Aby mieć więc łatwy

dostęp do Królestwa Bożego – wiecznego już, szczęśliwego życia po śmierci u boku naj -

wyższego Boga Jahwe, należało jedynie nieco zmienić („rozszerzyć zakres”) czczonego

Boga, uznając wolę Jahwe zsyłającego na świat swojego syna.

536 W początkowych dziesięcioleciach chrześcijaństwa, wyznawców Jezusa traktowano

jako odłam judaizmu. W 49 r. odbyło się zebranie starszych Kościoła (tzw. sobór jerozo -

limski) mające ustalić stosunek do pogan wstępujących do Kościoła – uzgodniono wów -

czas, że poganie nie muszą podlegać wielu zapisom żydowskiego prawa mojżeszowego

i
 

nie muszą poddawać się obrzezaniu (rytualne żydowskie obcięcie napletka penisa). Te

ustalenia przyczyniły się do znacznie łatwiejszego pozyskiwania wiernych wśród pogan,

moment ten uznawany jest za początek rozdziału chrześcijaństwa od judaizmu. Kult Je -

zusa Chrystusa i
 

szerzej – chrześcijaństwo, zaczęły rozwijać się już nie tylko w społecz -

nościach żydowskich rozsianych po całym starożytnym świecie, ale już coraz szerzej

i
 

szybciej, w społecznościach pogańskich, łącząc się w wielu obszarach z grecką polite -

istyczną myślą i filozofią.

216216



537

 

Istniejące od śmierci Jezusa różnice na temat tego, jak ma wyglądać nowa religia chrześci -

jańska, widoczne są w samej Biblii, np. w Liście do Galatów (Galacjan) (ok.55–57r.), Paweł

z
 

Tarsu broni swojego świeżo zdobytego obszaru religijnych wpływów przed konkurencyjnymi

grupami ewangelizatorów. Paweł przekazał już Galatom swoją naukę o Jezusie (ewangelię),

natomiast z tego, co widać, inni nauczyciele ewangelii Jezusa próbują inaczej niż Paweł na -

uczać pogan. W tym przypadku chodzi o zwolenników Jezusa propagujących nadal koniecz -

ność obrzezania pogan chcących przyjąć wiarę w Jezusa i konieczność przestrzegania przez

nich zaleceń żydowskich pism świętych – zarzucali oni Pawłowi, że nie głosi on autentycznej

nauki Chrystusa, bo nie należał do grona dwunastu apostołów. Jak twierdzi w Liście Paweł –

wprowadzili oni wielki zamęt w umysłach Galatów, odwodząc ich od prawdy, którą jednak Pa -

weł ma znać lepiej. Tłumaczy on w liście, że jego wiedza o naukach Jezusa nie jest wiedzą po -

chodzącą od ludzi, którzy znali Jezusa i jego nauczanie, bo sam przyznaje, że apostołów prak -

tycznie nie znał (w pewnym momencie poznał dwóch – Kefasa, czyli Szymona/ Piotra goszcząc

u
 

niego przez 15 dni, a drugiego ledwie widział), ale jego wiedza pochodzi z objawień, które jak

twierdzi, otrzymał bezpośrednio od Jezusa. 

538
 

Cytaty z Listu do Galatów (Galacjan), Nowy Testament, Biblia:
 
[BIBLIOGRAFIA 1]

„Adres
1:1 Paweł, apostoł nie z ludzkiego ustanowienia czy zlecenia, lecz z ustanowienia Jezusa
Chrystusa i Boga Ojca, który Go wskrzesił z martwych (…)”.
„Prawdziwa Ewangelia
1:6-9 Nadziwić się nie mogę, że od Tego, który was łaską Chrystusa powołał, tak szybko
chcecie przejść do innej Ewangelii. Innej Ewangelii nie ma: są tylko jacyś ludzie, którzy sieją
wśród was zamęt, i którzy chcieliby przekręcić Ewangelię Chrystusową. ( …) Mówię: Gdyby
wam kto głosił Ewangelię różną od tej, którą [od nas] otrzymaliście – niech będzie przeklęty!”
„Paweł również apostołem Chrystusa
1:11-24 Oświadczam więc wam, bracia, że głoszona przeze mnie Ewangelia nie jest wymy -
słem ludzkim. Nie otrzymałem jej bowiem ani nie nauczyłem się od jakiegoś człowieka, lecz
objawił mi ją Jezus Chrystus. Słyszeliście przecież o moim postępowaniu ongiś, gdy jeszcze
wyznawałem judaizm, jak z niezwykłą gorliwością zwalczałem Kościół Boży i usiłowałem go
zniszczyć. ( …) Gdy jednak spodobało się Temu, który wybrał mnie jeszcze w łonie matki
mojej i powołał łaską swoją, aby objawić Syna swego we mnie, bym Ewangelię o Nim głosił
poganom (…) nie udając się do Jerozolimy, do tych którzy apostołami stali się pierwej niż ja,
skierowałem się do Arabii, a później znowu wróciłem do Damaszku. Następnie, trzy lata
później udałem się do Jerozolimy dla poznania się z Kefasem, zatrzymując się u niego pięt -
naście dni. Spośród zaś innych, którzy należą do grona Apostołów, widziałem jedynie Jaku -
ba, brata Pańskiego. A Bóg jest mi świadkiem, że w tym, co tu do was piszę, nie kłamię ( …)
Kościołom zaś chrześcijańskim w Judei pozostawałem osobiście nieznany. Docierała do
nich jedynie wieść: ten, co dawniej nas prześladował, teraz jako Dobrą Nowinę głosi wiarę,
którą ongi usiłował wytępić. I wielbili Boga z mego powodu”.

PRZEJĘCIE CESARSTWA RZYMSKIEGO. DOKTRYNA WAŻNIEJSZA NIŻ MIŁOŚĆ DO 

BLIŹNIEGO

539
 

Pierwsze społeczności chrześcijańskie tworzyły często problem dla władz rzymskich –

chrześcijanie odrzucali autorytet władz, wzorem czczonego Jezusa, w imię swojej religii

gotowi byli na męki, a często wręcz sami szukali okazji do męczeństwa i męczeńskiej

śmierci, którą rozumieli jako kult samopoświęcenia. Odrzucali przy tym religię Rzymu,

otwarcie się jej sprzeciwiając i ją lekceważąc, przeszkadzając tym samym Rzymianom

w
 

zachowywaniu ich tożsamości. Z tego powodu w I–III w. co kilkadziesiąt lat dochodziło

217217



w
 

Rzymie do bardziej lub mniej spektakularnych fal prześladowań społeczności chrześci -

jańskich.

540

 

W pierwszym okresie chrześcijaństwa powstało mnóstwo chrześcijańskich Kościołów

i
 

frakcji, z których każdy w swój, często różny sposób, przekazywał i interpretował na -

uczanie Jezusa oraz Jezusa postrzegał. W IV w. istniało już ok. 80 odłamów chrześcijań -

stwa, m.in.: eunomianie (anomejczycy), arianie (eudoksjanie), półarianie (pneumatoma -

chowie), sabelianie, marcelianie, fotynianie, apolinaryści, macedonianie, sabatianie, no -

wacjanie, kwartodecymanie, tetardyci czy montaniści (frygowie). 

541
 

Najsilniejszą pozycję zdobył chrześcijański Kościół rzymski, operujący w stolicy Ce -

sarstwa Rzymskiego, którego biskup posiadał wyższy od innych Kościołów prymat (trady -

cja sukcesji po św. Piotrze – apostole wyróżnionym przez Jezusa, który, jak głosiła trady -

cja, zginął męczeńską śmiercią w Rzymie). W 313
 
r., praktycznie z dnia na dzień, cesarz

Konstantyn I (panowanie: 306–337r.) wskutek swoich politycznych kalkulacji , uczynił

z chrześcijaństwa uprzywilejowaną religię cesarstwa. Mimo że chrześcijanie byli w tym

czasie religią mocno mniejszościową (stanowili jedynie 10% populacji całego cesarstwa),

to otrzymując silne cesarskie wsparcie polityczne i finansowe, chrześcijański Kościół

rzymski znalazł się w wyjątkowo korzystnej dla siebie pozycji.

542 Konstantyn zwrócił gminom chrześcijańskim grunty i budynki odebrane przez swojego

poprzednika – Dioklecjana i wsparł finansowo odbudowę chrześcijańskich świątyń. Bisku-

pów Kościoła rozsianych po całym obszarze cesarstwa zaczął traktować jako swoich

przedstawicieli w terenie, zwalniając ich z płacenia podatków. Tych biskupów, którzy mu

się sprzeciwiali, wspierany przez cesarza Kościół pozbywał się, poddając ich karze eks -

komuniki (usunięcia z Kościoła).

543 Trwające od zarania chrześcijaństwa ciągłe doktrynalne spory na temat postrzegania

Jezusa i boskości jego natury – czyli w co tak na prawdę „wolno” wierzyć chrześcijanom –

stanowiły duże zagrożenie rozłamu Kościoła. Konstantyn postanowił wzmocnić więc prze-

jęty pod opiekę Kościół, również poprzez zjednoczenie różnych chrześcijańskich frakcji.

W 325 r. zwołano niezwykle ważny dla przyszłego chrześcijaństwa sobór (zjazd bisku -

pów) w Nicei (k. Konstantynopola), aby jednoznacznie sprecyzować zasady (jedynej

prawdziwej) chrześcijańskiej wiary i wyznaczyć linię rozwoju Kościoła chrześcijańskiego

na przyszłość.

544
 

Na soborze nicejskim biskupi w trakcie dyskusji wynegocjowali ostatecznie, że (dogmat

o
 

Boskości Jezusa):

• Jezus jest Bogiem równym i „współistotnym” Bogu Ojcu, a nie, że jest mu nierówny i pod -

porządkowany;

• Jezus istniał razem z Bogiem Ojcem przed stworzeniem świata, a nie, że nie istniał, zanim

został zrodzony;

oraz wyrażono wiarę w Trzy Osoby, w Trójcę: Boga Ojca, Boga Syna i Ducha Świętego, precy -

zując tym samym również jasno na przyszłość, kto jedynie może nazywać się chrześcijaninem,

a kogo należy traktować jako wrogiego „prawdziwemu chrześcijaństwu” heretyka. 

218218



545

 

Istotne jest to, w którą stronę podążał tworzący się Kościół, dla którego najważ -

niejsi stawali się nie ludzie i chęć niesienia światu chrześcijańskiej miłości Chry -

stusa, a najważniejszym celem dla niego stawało się uściślenie za wszelką cenę,

w
 

jakiego Jezusa i Boga należy wierzyć.  Na najważniejszych zjazdach Kościoła – so -

borach – nie dyskutowano, jak można pomagać ludziom, natomiast biskupi chrześcijań -

scy zaczęli ustalać w formie głosowania, kim jest Bóg! Zaczęło to powodować kolejne,

coraz większe (widoczne na przestrzeni wieków) odrealnianie od życia chrześcijańskiej

religii i uczynienie z pierwotnie żywych i prostych nauk Chrystusa, martwych, sztucznych,

skomplikowanych, pseudologicznych konstrukcji teologicznych. Chrześcijańska wiara ko -

lejnych pokoleń zaczęła się już opierać nie na źródle Biblii (bez względu na stopień wiary-

godności jej przekazów), ale przede wszystkim na wizjach Boga posiadanych przez kolej -

nych negocjujących między sobą biskupów.

546
 

Przy okazji widoczne jest, pod jak wielkim wpływem (również sposobu postrzegania Jezu -

sa) pogańskiego cesarza największego mocarstwa ówczesnego świata, pozostawała tworząca

się potęga Kościoła chrześcijańskiego, traktując Konstantyna jako swego największego poli -

tycznego i finansowego dobroczyńcę, promotora i opiekuna. Warto pamiętać, że Konstantyn

przyjął chrzest chrześcijański dopiero na łożu śmierci, kiedy zakończył już swoją ziemską ak -

tywność i zdawał życie Bogu. (Chrześcijański Kościół prawosławny czci Konstantyna jako świę -

tego).

547 Cytat z posoborowego listu uczestnika soboru w Nicei, biskupa Euzebiusza z Cezarei (Palesty -
na): [BIBLIOGRAFIA 3]

„(…) Gdy tak przedstawiałem wyznanie wiary, nie nastąpił żaden sprzeciw. Przeciwnie, na -
wet sam najmilszy Bogu nasz cesarz pierwszy zaświadczył, że jest ono ze wszech miar traf -
ne. Stwierdził z naciskiem, że i on tak samo myśli, i wezwał wszystkich, by je wspólnie przy -
jęli, podpisali się pod tym nauczaniem oraz byli z nim zgodni, dodając tylko jedno słowo:
„współistotny”. On sam je wyjaśnił mówiąc, iż mówi się, że „Syn” jest „współistotny” nie we -
dług tego, co się zdarza ciałom, a więc że On nie istnieje ani na zasadzie podziału, ani na
zasadzie jakiegoś rozdzielenia się od Ojca. Albowiem natura niematerialna, duchowa i bez -
cielesna nie może przyjmować żadnych doznań cielesnych; tego rodzaju rzeczy wypada po -
znawać w oparciu o słowa Boże, które są nie do wypowiedzenia. Tak rozumował najmą -
drzejszy i najpobożniejszy nasz cesarz. Oni zaś w związku z wyrażeniem „współistotny” uło -
żyli takie oto pismo: „Wierzymy w jednego Boga Ojca wszechmogącego, Stworzyciela
wszystkich rzeczy widzialnych i niewidzialnych. I w jednego Pana, Jezusa Chrystusa, Syna
Bożego, jedynego zrodzonego z Ojca, czyli z istoty Ojca, Boga z Boga, światłość ze światło -
ści, Boga prawdziwego z Boga prawdziwego, zrodzonego, a nie uczynionego, współistotne -
go Ojcu. Przez którego wszystko się stało w niebie, jak i na ziemi; który dla nas ludzi i dla
naszego zbawienia zstąpił [na ziemię] i przybrał ciało, stał się człowiekiem, cierpiał i zmar -
twychwstał trzeciego dnia, wstąpił na niebiosa, przyjdzie sądzić żywych i umarłych. [Wierzy -
my] w Ducha Świętego. Tych zaś, którzy mówią, że był kiedyś [czas], kiedy Go nie było, albo
że nie istniał, zanim nie został zrodzony, albo że stał się z niczego, lub też twierdzą, że jest
z
 

innej hipostazy czy istoty, albo że Syn Boży jest zmienny albo przeobrażalny – tych
wszystkich powszechny i apostolski Kościół wyłącza [z liczby wiernych]”.
(…) „Już nasz najmilszy Bogu cesarz w swoim słowie wyjaśnił, że Syn stosownie do swego
Bożego zrodzenia jest uprzedni do wszystkich wieków, ponieważ zanim został dokonany akt
zrodzenia, był Mocą Ojca w stanie niezrodzenia, [Synem] Ojca, zawsze Ojca, podobnie jak
zawsze Panem i zawsze Zbawicielem, Mocą wszystkiego co istnieje i ze względu na to za -
wsze identyczny z sobą samym”.

548
 

W kolejnych dziesięcioleciach IV w. Kościół chrześcijański biskupów Rzymu – papie -

ży, zaczął stopniowo budować swoją potęgę i przejmować władzę w Rzymie, zmienił swój

219219



charakter i znacznie się upolitycznił, a
 
hierarchowie zaczęli stawać się częścią establish -

mentu. Coraz częściej niechrześcijanie zaczynali padać ofiarami prześladowań, a du -

chowni Kościoła zaczynali działać coraz bardziej fanatycznie.

549
 

Podczas panowania cesarza Teodozjusza (379–395r.) pojawiła się ustawa (380
 

r.),

na podstawie której herezja stała się przestępstwem ściganym przez państwo. Herety -

kom, czyli wszelkim różniącym się od Kościoła rzymskiego innym chrześcijańskim Ko -

ściołom, odebrano pomieszczenia kultowe, odebrano prawo wyświęcania swoich du -

chownych, zabroniono również nauczać swojej wiary. W roku 388 dodatkowo drastycznie

ograniczono prawa heretyków, pozbawiając ich urzędów, przywilejów, praw dziedzicze -

nia, część z nich zmuszono do opuszczenia terytorium cesarstwa; ograniczono również

prawa innych „mniejszości” religijnych, w tym Żydów. 

550
 

Mający miejsce w 381
 
r. sobór konstantynopolitański potwierdził ustalenia soboru ni -

cejskiego z 325 r., umacniając uznanie wiary w Trójcę Świętą oraz wzmacniając prymat

Kościoła rzymskiego i biskupów Rzymu nad innymi metropolitami (arcybiskupami). Rów -

nocześnie wzmocniono pozycję biskupa Konstantynopola, nadając mu drugie miejsce po

papieżu Rzymu, potwierdzając nazywanie Konstantynopola „Nowym Rzymem”.

551 W roku 390 cesarz Teodozjusz zmuszony został przez cieszącego się wielkim autory -

tetem w Kościele, biskupa Mediolanu – Ambrożego – do wyrażenia skruchy przed bisku -

pem, Kościołem i Bogiem w zamian za przebaczenie użycia siły podczas pacyfikacji roz -

ruchów w Thesalonikach. Wyrażenie skruchy miało znaczenie symboliczne jako upoko -

rzenie się cesarza przed Kościołem. 

552 Ostatecznym zwieńczeniem kilkudziesięcioletnich politycznych wysiłków Kościoła

było, w 392 r., uznanie Kościoła rzymskiego (jego linii chrześcijaństwa) przez cesarza

Teodozjusza za oficjalną religię państwową Cesarstwa Rzymskiego, poprzedzone

w 391 r. wydaniem cesarskiego zakazu odbywania wszelkich poprzednich religijnych

praktyk pogańskich – wizyt w świątyniach, składania ofiar i oddawania czci posągom po -

gańskim.

553 W bardzo krótkim historycznie okresie kilkudziesięciu lat IV wieku

chrześcijaństwo, z mało popularnej, niszowej religii, dzięki niezwykle sprawnym,

politycznym działaniom biskupów, stało się najpotężniejszą religią ówczesnego

świata, splatając się, ze zwykłego wyrachowania i politycznej „konieczności”, 

z istniejącymi od 1
 
200 lat pogańskimi, rzymskimi i greckimi symbolami

 
i wierzeniami, odchodząc coraz dalej od swych pierwotnych korzeni.

554
 

W następstwie przyjęcia chrześcijaństwa za jedyną dopuszczalną religię zamknięto

wszystkie pogańskie świątynie, zabroniono poprzednich kultów, zabroniono czytania po -

gańskich pism (w tym filozofów greckich), a nowy Bóg Jezus zastąpił wszystkie poprzed -

nie męskie, pogańskie bóstwa. Urodziny Jezusa (Boże Narodzenie) połączono z po -

przednią tradycją pogańskich świąt Rzymu, kulty pogańskich bogiń zastąpiono kultem

matki Jezusa, Maryi, a samego Jezusa zaczęto czcić jako najwyższego Cesarza Rzymu. 

220220



555

 

Drugi sobór Kościoła  – sobór konstantynopolitański (381

 

r.) zwołano głównie z powodu

twierdzenia pneumatomachów, że Duch Święty jest narzędziem stworzonym przez Boga i jest

podobny do aniołów. Sobór, zgodnie ze wcześniejszymi uznaniami synodów biskupich, defini -

tywnie potępił tę herezję, ustalając, że (dogmat o Boskości Ducha Świętego):

• Duch Święty jest w pełni Bogiem – cyt. „jest jedna Boskość Ojca i Syna i Ducha

Świętego”, i dlatego też:

• Trójca Święta (Bóg Ojciec, Syn Jezus i Duch Święty) pomimo trzech osób posiada jedną

Boską naturę.

To ostatnie ustalenie, nazywane z kolei dogmatem o Trójcy Świętej, zostało uznane w teologii

chrześcijańskiej za centralną prawdę chrześcijańskiej wiary.

556
 

Cytaty z tekstów soborowych: [BIBLIOGRAFIA 3]

„Kanon I. To, co zostało ustanowione w Nicei ma pozostać niezmienione i o wyłącze -
niu heretyków.
Wyznania wiary świętych Ojców zebranych w Nicei nie wolno zmieniać, lecz należy je za -
chować z całą jego mocą; należy też wyłączyć każdą herezję, a szczególnie herezję euno -
mian czyli anomejczyków, arian lub eudoksjan i półarian czyli pneumatomachów, a także
[herezję] sabelian, marcelian, fotynian i apolinarystów”.
„List biskupów soboru: 
(…) Nauczyła nas wierzyć w imię Ojca i Syna i Ducha Świętego. Wierzymy również w jedną
Boskość, moc i substancję Ojca i Syna i Ducha Świętego, w równą godność i współwieczne
panowanie, w trzy najdoskonalsze hipostazy to znaczy w trzy doskonałe osoby. Wierzymy
tak, by nie miał miejsca obłęd Sabeliusza, który miesza hipostazy a zatem usuwa indywidu -
alne własności [osób Boskich] i by nie utrzymywały się bezbożne poglądy eunomian, arian
i pneumatomachów którzy dzielą substancję albo naturę albo Boskość i niestworzonej,
współistotnej i współwiecznej Trójcy przypisują naturę późniejszą, stworzoną i o różnej isto -
cie. Zachowujemy też nie skażoną naukę o staniu się człowiekiem Pana i nie przyjmujemy
samego przyjęcia ciała bez duszy, bez inteligencji, w sposób niepełny. Jesteśmy zupełnie
przekonani, że Słowo Boga istniało przed wiekami w sposób doskonały i dla naszego zba -
wienia stało się doskonałym człowiekiem w czasach ostatnich”.

557 Z kolei trzeci sobór w Efezie  – sobór efeski (431 r.) zwołano z powodu potrzeby rozwiąza -

nia również „niezwykle istotnych” (jak to ujmował sam Kościół), „błędów chrystologicznych” –

twierdzeń patriarchy Konstantynopola, Nestoriusza, który podał w wątpliwość możliwość uzna -

wania Maryi za matkę Boga, tłumacząc, że natura Jezusa jako człowieka była rozbieżna z natu -

rą Jezusa jako Boga i dlatego matka Jezusa rodząc go, urodziła człowieka, a nie Boga, i o ile

może być ona nazywana matką Chrystusa (Christotokos), to nie może być nazywana Matką

Boga (Theotokos). Dopóki Jezus nie był oficjalnie uznawany za Boga, takie twierdzenie nie bul -

wersowało, ale od momentu odbycia się soboru nicejskiego (325 r.), jako tego, który ustanowił

kanon chrześcijańskiej wiary, podważanie wcześniejszych kościelnych ustaleń było już nie do

przyjęcia. Dlatego sobór, po trwających długo sporach, ostatecznie uzgodnił, że odtąd zawsze

(dogmat o Godności Maryi Jako Matki Bożej):

• Maryja może być nazywana matką Boga, a nie tylko matką Chrystusa, ponieważ Jezus

posiada naturę zarówno Boską, jak i ludzką, połączone w jednej osobie Syna Bożego,

jako stwierdzenie wypływające z wyznania wiary soboru nicejskiego i w uzgodnieniach bi -

skupów soboru nicejskiego (świętych Ojców) w pełni umocowane. Nestoriusz został wy -

gnany do Arabii, a potem do egipskiej oazy, gdzie zmarł jako więzień i wygnaniec wierny

do śmierci swym teologicznym przekonaniom. Po śmierci, jego dzieła spalono.

558
 

Cytaty z pism soborowych: [BIBLIOGRAFIA 3]

221221



„Kanon VII synodu.
Nikomu nie wolno głosić, spisywać ani formułować innej wiary niż ta, która została ustalona
przez świętych Ojców zgromadzonych w Nicei wraz z Duchem Świętym. Ci, którzy ośmielają
się inną wiarę formułować, rozpowszechniać lub głosić pragnącym nawrócić się z pogań -
stwa, judaizmu czy jakiejkolwiek herezji i poznać prawdziwą wiarę – to jeśli są biskupami
albo duchownymi mają być pozbawieni urzędu: biskupi episkopatu, duchowni przynależno -
ści do kleru; jeśli zaś są to osoby świeckie, mają być wyłączone ze wspólnoty Kościoła. Po -
dobnie, jeśliby odkryto, że jacyś biskupi, duchowni czy osoby świeckie uznają i nauczają
rozpowszechnianej przez prezbitera Charyzjusza doktryny o staniu się człowiekiem Jedno -
rodzonego Syna Bożego albo są zwolennikami nieczystej i przewrotnej nauki Nestoriusza,
o
 

której była mowa wyżej, to podlegają oni wyrokowi tego świętego i ekumenicznego soboru.
I niech to będzie jasne: ten, który jest biskupem, ma być [w takim przypadku] wyłączony
z
 

episkopatu i pozbawiony urzędu, duchowny, podobnie, ma być usunięty z grona duchow -
nych, jeśli zaś jest osobą świecką, będzie wykluczony ze społeczności Kościoła, jak już po -
wiedziano wyżej”.

„Formuła zjednoczenia
Pragniemy wyłożyć w skrócie, jak myślimy i jak nauczamy o Bogarodzicy Dziewicy i o spo -
sobie, w jaki Jednorodzony Syn Boży stał się człowiekiem. Uważamy to za konieczne: nie
dla dodania czegoś nowego, ale dla potwierdzenia nauki, którą od początku przyjęliśmy
z Bożych Pism oraz z tradycji świętych Ojców. Nie dodajemy niczego do wiary świętych Oj -
ców z Nicei. Jak już powiedzieliśmy, wystarcza ona zupełnie do znajomości religii i dla od -
rzucenia każdej błędnej, heretyckiej doktryny. Mówimy nie jako ci, którzy zuchwale ośmielają
się rozstrzygać o rzeczach niepojętych, lecz, przez wyznanie własnej słabości, odsuwamy
się od chcących nam zarzucać, że wyjaśniamy rzeczy leżące ponad ludzkim rozumieniem.
Wierzymy więc, że Pan nasz Jezus Chrystus, Jednorodzony Syn Boży, jest doskonałym Bo -
giem i doskonałym człowiekiem, złożonym z rozumnej duszy oraz ciała, zrodzony z Ojca
przed wiekami co do Bóstwa, a „w ostatnich czasach” dla nas i dla naszego zbawienia z Ma -
ryi Dziewicy co do człowieczeństwa; współistotny Ojcu co do Bóstwa i współistotny nam co
do człowieczeństwa. Nastąpiło bowiem zjednoczenie dwóch natur. Dlatego wyznajemy jed -
nego Chrystusa, jednego Syna, jednego Pana. Z racji zjednoczenia bez pomieszania wie -
rzymy, że święta Dziewica jest Bogarodzicą, ponieważ Słowo Boże się wcieliło, stało się
człowiekiem i od chwili swego poczęcia zjednoczyło się ze świątynią, którą z Niej wzięło. Co
do wyrażeń Ewangelii i Apostołów o Panu wiemy, że teolodzy jedne pojmują jako wspólne
i orzekające o jedności osoby, inne zaś jako rozróżniające i mówiące o  dwóch naturach;
pierwsze godne są Boga i odpowiadają Bożej naturze Chrystusa, drugie odznaczają się uni -
żeniem i odpowiadają Jego naturze ludzkiej”.

NA PODBÓJ ŚWIATA. ZAWŁADNIANIE LUDZKIEJ WOLNOŚCI I GODNOŚCI

559
 

Po 400 latach od śmierci Jezusa, Kościół chrześcijański posiadał już posoborową,

z grubsza uporządkowaną katolicką doktrynę teologiczną oraz pełnię władzy, był w stanie

więc już ruszyć z głoszeniem chrześcijańskiej nowiny miłości w świat. Dla chrześcijan

świętym nakazem było (i nadal jest) przykazanie Jezusa, aby głosić światu jego naucza -

nie, wyrażone w jego słowach w Ewangeliach (Mateusz, 28:19-20) : „Idźcie i czyńcie

uczniów ze wszystkich narodów, udzielając im chrztu w imię Ojca i Syna, i Ducha Święte -

go. Uczcie ich zachowywać wszystko, co wam przykazałem. A oto Ja jestem z wami

przez wszystkie dni, aż do skończenia świata” lub (Marek, 16:15-16): „Idźcie na cały świat

i głoście Ewangelię wszelkiemu stworzeniu! Kto uwierzy i przyjmie chrzest, będzie zba -

wiony; a kto nie uwierzy, będzie potępiony”. 

560
 

Poza obecnością na całym obszarze Cesarstwa Rzymskiego, na przestrzeni kilku

wieków, religia chrześcijańska zdobyła dla siebie panowanie kolejno nad: Armenią, Gru -

222222



zją, Terenami Gotów (Morze Czarne), Aksum (Etiopia) (IV w.); Terenami Franków (Fran -

cja), Irlandią (V w.); Szkocją, Brytanią (Wlk. Brytania) (VI w.); Niemcami (VII w.); Wielkimi

Morawami (Czechy), Bułgarią (IX w.); Rumunią, Czechami, Danią, Polską, Węgrami, Ru -

sią Kijowską (Ukraina) (X w.); Islandią, Szwecją, Norwegią (XI w.); Finlandią (XII w.); Es -

tonią, Łotwą (XIII w.); Litwą (XIV w.).

561
 

Pod sztandarem potrzeby ewangelizacji świata pogańskiego miłością wiary w Chry -

stusa, zręcznie zdobyto w średniowieczu praktycznie wszystkie krainy Europy. W każdym

przypadku starano się planowo niszczyć dziedzictwo religijne i kulturowe zawłaszczanych

obszarów. Zgodnie ze sprawdzonym już sposobem przejęcia Cesarstwa Rzymskiego,

umiejętnie wkomponowywano w poprzednie pogańskie symbole, symbole chrześcijań -

skie: w miejscach świętych dla pogańskich wierzeń wznoszono chrześcijańskie kościoły,

w dniach, w których obchodzone były pogańskie święta, ustanawiano święta chrześcijań -

skie, wiarę w pogańskie bóstwa zastępowano kultem Jezusa i Maryi oraz kolejnych

chrześcijańskich świętych. W miejscach magicznych dla pogan, np. przy cudownych źró -

dłach, stawiano kaplice i nadawano tym miejscom patronat świętych chrześcijaństwa, tak

samo jak kulty niektórych pogańskich postaci zastępowano kultami chrześcijańskich

świętych o podobnych imionach.

562 Kościół chrześcijański łączył religijne nakazy misjonarstwa z przyziemnym, docze -

snym politykierstwem i pragnieniem poszerzania władzy oraz ekonomią rozumianą

wprost jako zasobność skarbca. Umiejętnie sterował procesami politycznymi, mając na

to, jako instytucja, czas nawet kilku pokoleń, a nie jak pojedynczy władca, jedynie czas

swojego życia. Doprowadzał do ciągłego zwiększania swoich wpływów na kolejnych ob -

szarach, systematycznie dążąc do jak najpełniejszego uzależniania od siebie całych kró -

lestw i narodów. Tam z kolei, gdzie okazja nadarzała się sama, Kościół kroczył zaraz za

wojskami władców, przejmując dla chrześcijaństwa (czyli siebie), zdobywane w wojnie te -

reny. 

563 Modelem stosunku Kościoła do władzy świeckiej, który Kościół rzymskokatolicki stosuje do

dziś, jest model stworzony w IV w. przez biskupa Mediolanu, Ambrożego, późniejszego święte -

go (tego samego, który zmusił cesarza Teodozjusza do upokorzenia się przed Kościołem),

a następnie rozwinięty w V w. przez również późniejszych świętych: Augustyna oraz papieża

Leona Wielkiego. Model ten zakłada, że Kościół ma być całkowicie niezależny od władz pań -

stwowych. Kościół nie liczy się ze zmianami granic państwowych, ma swój własny podział tery -

torialny, posiada swój własny kodeks prawny. W sprawach wiary i moralności to Kościół decy -

duje, co jest dobre dla danego państwa, w tym dla władców – w przypadku kiedy decyzje wład -

cy Kościół uzna za sprzeczne z zasadami narzucanej wiary i moralności, decyzje te nie obowią -

zują wiernych. W zakresie pozostałych sfer funkcjonowania państwa, Kościół współpracuje

z
 

władzami państwowymi wtedy, gdy uznaje ich działania za korzystne dla siebie. Ma pełne pra -

wo organizacji życia podległych mu społeczeństw w każdym wymiarze: prowadzi szpitale, szko -

ły, uniwersytety, zakłada banki. Bez względu na zmiany ustrojów na władanych przez siebie ob -

szarach, Kościół zawsze dąży do zachowania swojego stanu posiadania i władzy oraz swojej

odrębności i tożsamości.

223223



564 Mechanizm przejmowania przez Kościół chrześcijański „rządu dusz” całych społe -

czeństw, stosowany praktycznie do dzisiaj, był prosty i powtarzalny: poprzez wywoływa -

nie poczucia winy za popełniane rzekome „grzechy” względem Boga, możliwe było osią -

gnięcie mentalnego religijnego zniewolenia społeczeństw – w obliczu zagrożenia wiecz -

ną, surową i piekielną karą Boską, to jedynie Kościół był w stanie „grzechy” odpuszczać.

Dzięki monopolizacji pośrednictwa pomiędzy ludźmi a Bogiem, posiadał władzę znacznie

silniejszą niż władcy świeccy. To powodowało, że każda władza po umożliwieniu Kościo -

łowi ewangelizacji swojego kraju, w ciągu dwóch, trzech pokoleń, na trwałe uzależniała

się od Kościoła, mając już związane ręce i nie mogąc czynić niczego, czego by nie ak -

ceptował Kościół – w przeciwnym razie władza naraziłaby się na oczywisty opór ludu, któ-

ry stanąłby po stronie obrony swojej wiary i swojego Boga – czyli całkowicie już „swojego”

Kościoła.

565 Gromadzenie dla chrześcijaństwa kolejnych obszarów w średniowieczu odbywało się

w duchu uniwersalizmu – jedności religii (chrześcijańskiej), jedności języka (łaciny) i jed -

ności państwa. Żywa była idea tworzenia wielkiego, ponadnarodowego chrześcijańskiego

cesarstwa łączącego w sobie kraje niemieckie, francuskie, włoskie i słowiańskie.

PODZIAŁY

566 Na przestrzeni wieków doszło do kilku znaczących podziałów Kościoła chrześcijań -

skiego. W wyniku soboru w Chalcedonie (451 r), na którym biskupi zajęli się z kolei usta -

laniem charakteru „natur” Chrystusa, ale nie doszli już do zgody, nastąpił pierwszy roz -

dział Kościoła – wydzieliły się: Kościół koptyjski w Egipcie i Abisynii oraz Kościoły jakobic -

kie w Syrii i Armenii.

567  W XI w., po wielu wiekach napięć pomiędzy Konstantynopolem – Cesarstwem

Wschodnim (Bizancjum) a Stolicą Apostolską (Rzymem), doszło ostatecznie do podziału

obu Kościołów (wielka schizma) na Kościół zachodni (rzymskokatolicki) oraz wschodni

(prawosławny). Powodem były piętrzące się różnice na wielu polach: od różnic doktrynal -

nych, przez różnice liturgiczne, pogłębiającą się odrębność kulturową i językową, po

aspekty polityczne związane choćby z chęcią dominacji na zdobywanych przez chrześci -

jaństwo kolejnych terenach pogańskiej Europy Środkowej. W 1054  r. papież Leon IX po -

przez swojego legata nałożył na patriarchę Konstantynopola ekskomunikę, czyli najwięk -

szą zniewagę usunięcia z Kościoła. W odpowiedzi na to zwołany przez patriarchę synod

nałożył na Kościół rzymski z kolei klątwę. Od tego czasu oba Kościoły rozwijają się osob -

no, praktycznie w całkowitej izolacji i w silnej niechęci do siebie.

568 W XVI w. nastąpił kolejny silny rozłam w Kościele chrześcijańskim. Niemiecki zakon -

nik Marcin Luter (1483–1546) sprzeciwił się powszechnym wówczas w Kościele rzymsko-

katolickim wielu praktykom, w tym oferowania przez papiestwo możliwości kupienia przez

wiernych za pieniądze odpustu swoich „grzechów”. Luter, będąc głęboko wierzącym czło -

wiekiem oraz zawodowo znawcą Biblii, zaczął bardziej ufać temu, co było napisane w Bi -

blii niż ówczesnej, najczęściej bardzo powierzchownej wierze i praktyce Kościoła. Podło -

224224



żem do protestów tej epoki były mające miejsce od dłuższego czasu problemy wewnętrz -

ne Kościoła – silne zepsucie moralne, rozluźnienie dyscypliny kleru, nieuczciwość, liczne

przywileje duchowieństwa, powszechny handel godnościami, urzędami kościelnymi i sa -

kramentami, podporządkowanie udzielania sakramentów otrzymaniu wysokich opłat od

wiernych czy gromadzenie wielkich majątków tak przez sam Kościół, jak i przez jego hie -

rarchów. (Na przełomie XV i XVI w. Kościół był największym właścicielem ziemskim Euro -

py, posiadając niemal połowę gruntów, np. Niemiec, Francji, Anglii czy Szwecji).

569 Przed Lutrem pojawiali się duchowni katoliccy, którzy piętnowali zepsucie Kościoła

i
 

jego praktycznie całkowite sprzeniewierzenie się pierwotnym ideom chrześcijaństwa.

Podnosili oni konieczność czerpania nauki i wiary z Biblii. W XIV i XV w. byli to m.in.: An -

glik John Wycliffe (Jan Wiklef) i Czech Jan Hus.

570 Jan Wiklef ( 1329–1384), doktor teologii, twierdził m.in., że: Kościół nie powinien posiadać

dóbr doczesnych, w tym gromadzić majątku, a cesarz Konstantyn i papież Sylwester popełnili

błąd, pozwalając Kościołowi na gromadzenie dóbr – dlatego też władcy świeccy powinni ode -

brać Kościołowi i majątki, i przywileje. Twierdził, że Kościół rzymskokatolicki jest synagogą sza -

tana, a papież jest antychrystem, natomiast jedynym źródłem wiary powinna być Biblia. ( Należy

pamiętać, że Biblia była dostępna ciągle jedynie w nieznanym już szerzej społeczeństwom języ-

ku łacińskim jako pozostałości po Cesarstwie Rzymskim. Całość ówczesnej religii chrześcijań -

skiej przekazywana była ludziom przez księży, których nauczanie nie miało już z samym chrze -

ścijaństwem/ źródłem Biblii wiele wspólnego). W 1382 r., wbrew woli Kościoła katolickiego, po

20 latach prac, zakończono zlecony i nadzorowany przez Wiklefa, pierwszy przekład Biblii z ła -

ciny na język angielski – Biblię tę kopiowano ręcznie, następnie ją rozpowszechniając. Wiklefo -

wi, pomimo silnego potępienia ze strony Kościoła, udało się umrzeć śmiercią naturalną, choć

pochowano go już w niepoświęconej ziemi. 

571 Z kolei Jan Hus (1369 –1415), rektor uniwersytetu w Pradze, na którego poglądy Wiklefa

wywarły silny wpływ, dodał do nich również własne przemyślenia i obserwacje. Hus domagał

się głębokich reform w Kościele – mocno krytykował papiestwo i Kościół za handel odpustami,

za zepsucie moralne wyższego duchowieństwa, za niesprawiedliwie uzyskiwane bogactwo,

w tym również poprzez nakładanie wysokich podatków na korzystających z majątku Kościoła

(połowa ziem czeskich należała do Kościoła). W 1415 r. wezwano Husa na sobór w Konstancji

(1414–1418), dając mu gwarancję całkowitego bezpieczeństwa – cesarski „list żelazny”. Po

przybyciu Husa, biskupi przekonali jednak cesarza, że słowa danego heretykowi nie trzeba i nie

należy dotrzymywać – po czym uwięziono go i spalono na stosie. Sobór ten nakazał również

wykopanie i następnie spalenie kości Wiklefa.

572 Podstępne zabójstwo Husa przez Kościół rzymskokatolicki spowodowało wybuch powstania

w Pradze, a następnie rozpoczęcie tzw. wojen husyckich ( 1419–1436). Papież Marcin V (1417–

1431) w liście do króla Polski, Władysława Jagiełły w 1429 r. w takich oto słowach zachęcał do

„propagowania chrześcijańsko-katolickiej idei miłości”: „ Wiedz, że interesy Stolicy Apostolskiej,

a także twojej korony, czynią obowiązkiem eksterminację Husytów. Pamiętaj, że ci bezbożni lu-

dzie ośmielają się głosić zasadę równości – twierdzą, że wszyscy chrześcijanie są braćmi, i że

Bóg nie dał ludziom uprzywilejowanym prawa władania narodami; utrzymują, że Chrystus przy -

szedł na świat aby znieść niewolnictwo; wzywają ludzi do wolności, to znaczy do unicestwienia

królów i kapłanów. Teraz, kiedy jeszcze jest czas, zwróć swoje siły przeciwko Czechom, pal,

zabijaj i czyń wszędzie pustynię, gdyż nic nie jest bardziej miłe Bogu ani bardziej pożyteczne

dla sprawy królów niż eksterminacja Husytów.” 

225225



573 Zwołany w 1512 r. V sobór laterański (1512 –1517), mający podjąć (pozorną, jak się

uważa) próbę przeprowadzenia zmian w Kościele, pokazał ostatecznie, że Kościół nie

jest w stanie przeprowadzić żadnej skutecznej samoodnowy, ponieważ papiestwo zbyt

było przywiązane do przywilejów i posiadanej władzy. Luter, w 1517 r., krótko po zakoń -

czeniu soboru, wywiesił przy wejściu do kościoła w Wittenberdze 95 tez, zachęcając do

dyskusji na ich temat. Wydarzenie to uznawane jest za początek tak zwanej reformacji

w
 

Kościele zachodnim. 

574 Luter, sprzeciwiając się władzy papieskiej, rozpoczął okres zmian, wyrażając swoją

myśl teologiczną w czterech hasłach: 

• jedynie pismo – chrześcijanin powinien się opierać na źródle wiary chrześcijań -

skiej – czyli Biblii, a nie na tradycji Kościoła; 

• jedynie Chrystus – jedynie Chrystus może dać zbawienie, a nie pośrednicy ludz -

cy, w tym święci, występujący w imieniu Chrystusa;

• jedynie łaska – zbawienie może dać jedynie łaska Boga, a nie ludzkie uczynki

i chęć „zasłużenia sobie” na zbawienie;

• jedynie słowo – wyłącznie słowo Boże (zawarte w Biblii) tworzy Kościół, a nie ze -

wnętrzne przejawy kultu i tradycja, choćby wielowiekowa.

575 Reformacja w Kościele chrześcijańskim spowodowała powstanie w XVI w. czterech

odłamów protestanckich chrześcijaństwa: luteranizmu, kalwinizmu, anglikanizmu oraz

anabaptyzmu, z których w następnych dwóch wiekach wyewoluowały kolejne: pietyzm,

purytanie, metodyści, prezbiterianie oraz Kościoły ewangelicko-reformowane. O ile Luter

ruchy reformacyjne rozpoczął, to silniejszy wpływ na przyszłe chrześcijaństwo protestanc-

kie miał Jan Kalwin, twórca ewangelicyzmu reformowanego. Kalwin dążył do przekształ -

cenia Genewy (Szwajcaria) w miasto Boga, wydając surowe przepisy religijne regulujące

każdy aspekt codziennego życia, zakazał np. tańców, śpiewu, gry w karty (patrz: islam –

prawo szariatu), dążąc do wprowadzenia całkowicie teokratycznych rządów i uważając,

że całe życie chrześcijanina powinno być podporządkowane religii. Ze swoimi przeciwni -

kami rozprawiał się podobnie jak Kościół rzymskokatolicki – np. Hiszpana, Miguela Se -

rveta, pozostająca pod ideologicznymi wpływami Kalwina rada miasta Genewy skazała

na spalenie na stosie za poglądy, że z Biblii nie wynika pojęcie Trójcy Świętej, a nauka

o Trójcy wprowadzona została do chrześcijaństwa pod wpływem m.in. cesarza Konstan -

tyna (IV w.). W ciągu czterech lat stracono w Genewie w podobny sposób prawie 60 osób

– w większości za czary.

576 Reformacja miała silny wpływ na zmiany i przyszłe ukształtowanie świata zachodnie -

go. W schematycznym uproszczeniu można podać ciąg mających miejsce zdarzeń i pro -

cesów:

• przetłumaczenie przez Lutra Biblii na język niemiecki oraz rozpoczęcie prowa -

dzenia liturgii w języku niemieckim rozpoczęło proces wprowadzania do religii ję -

zyków narodowych, w tym udostępniania Biblii wszystkim, a nie wyłącznie oso -

bom wyedukowanym, znającym łacinę;

226226



• wzrost popularności języków narodowych przełożył się na rozwój literatury coraz

częściej publikowanej w językach narodowych oraz na rozkwit kultur narodowych

i na rozwój szkolnictwa;

• rozwój kultur narodowych i szkolnictwa przełożył się na wzrost liczby drukarni,

wielkość nakładów oraz wyższe tempo ogólnego rozwoju społeczno-gospodar -

czego, który to rozwój wzmacniany był dodatkowo promowaną przez protestan -

tyzm wartością pracowitości.

577 Reformacja umożliwiła i zapoczątkowała przełomowe reformy w oświacie, kulturze,

gospodarce i polityce poszczególnych państw narodowych Europy. Upadek autorytetu

Kościoła katolickiego umożliwił rozwinięcie się w XVII i XVIII w. i znaczny sukces prądów

umysłowych: racjonalizmu (odrzucania przyjmowania świata i dogmatów wyłącznie na

samą wiarę) oraz oświecenia, które wpłynęły następnie na kształt cywilizacji Zachodu,

jaki świat zna obecnie.

578 W okresie XVI–XIX w. nastąpiła kolejna po Europie, olbrzymia, światowa ekspansja

religii chrześcijańskiej. Związana była ona nierozłącznie z europejsko-chrześcijańskim si -

łowym kolonializmem epoki geograficznych „odkryć” i podbojów. Kościół rzymskokatolicki,

czynnie towarzysząc w zamorskich podbojach władcom Hiszpanii i Portugalii, przejął

praktycznie w całkowite religijne posiadanie całą Amerykę Środkową i Południową (dziś

ok. 80–100% katolików z ok. 645 mln mieszkańców), a także Filipiny (80,6% katolików

z ok. 105 mln mieszkańców). Asystując jednocześnie królom Francji, ewangelizował tere -

ny Kanady i Afryki Środkowej. Z kolei chrześcijaństwo w formie Kościołów protestanckich

pojawiło się poza Europą najpierw wraz z kolonialną ekspansją głównie Anglików w Ame -

ryce Północnej, Afryce, Australii i Azji, a następnie rozprzestrzeniło się, podobnie jak i ka -

tolicyzm na całym świecie, wraz ze zwiększoną migracją ludności w okresie XIX–XX w.

579 Jako przykład chrześcijańskiej „sprawiedliwości społecznej” – stanu posiadania i wpływów
chrześcijańskiego Kościoła rzymskokatolickiego, można podać stan istniejący w XVIII w. we
Francji, tuż przed Wielką Rewolucją Francuską, gdzie Kościół posiadał:

• Ok. 10% całej ziemi uprawnej – wysokie podatki od nieruchomości trafiające do 
wybranych hierarchów;

• Dodatkowe, wysokie dochody z podatku dziesięciny od chłopstwa;

• Ok. 140 diecezji i ok. 40 000 parafii;

• Ok. 120 000 duchownych;

• Monopol na prowadzenie szkolnictwa;

• Państwowy zakaz drukowania jakichkolwiek tekstów atakujących Kościół katolicki;

• Państwowy zakaz zmiany wyznania z katolickiego na inne;

• Monopol na obsadzanie tronu – królem Francji mógł zostać jedynie wyznawca religii 

rzymskokatolickiej;

• Monopol na prowadzenie jakichkolwiek publicznych czynności religijnych – w 1685
 

r. 

cofnięto edykt nantejski z 1598
 

r., gwarantujący we Francji wolność religijną dla 

protestantów (uzyskany po trzydziestoletnich wojnach religijnych).
Dodatkowo:

• Biskupstwa w rękach wyłącznie kilku rodów szlacheckich;

227227



• Brak  praktycznej  możliwości  awansu  na  biskupów  duchownych  pochodzenia

mieszczańskiego i chłopskiego;

• Otaczanie się biskupów bogactwem i aktywne uczestnictwo z życiu towarzyskim – część

biskupów prowadziła wręcz rozwiązły i gorszący styl życia;

• Konflikty pomiędzy duchownymi najniższego szczebla a biskupami związane z silnie

nierównym podziałem dochodów Kościoła;

• Rozluźnienie zakonnej i moralnej dyscypliny w zakonach.

580 Tadeusz Kościuszko (1746–1817), polski i amerykański generał, uczestnik wojny

o
 

niepodległość Stanów Zjednoczonych Ameryki w randze generała brygady, uczestnik

walk o niepodległość Polski w randze Najwyższego Naczelnika Siły Zbrojnej Narodowej,

bohater narodowy, człowiek o czystym sercu, filantrop, humanista, przebywając pod ko -

niec życia we Francji, tak w 1814 r. pisał na temat Kościoła katolickiego: [BIBLIOGRAFIA 4]

„(…) Każde wydzielone ciało w narodzie będzie mieć zawsze swój własny interes, przeciwny do
interesu państwa, bądź będzie występować przeciwko działaniom rządu ( …). Nie można mieć
nadziei, że zmieni się ich zachowanie, gdyż w podstawowym ich interesie leży mamienie ludu
kłamstwami, strachem przed piekłem, dziwacznymi dogmatami oraz abstrakcyjnymi i niezrozu -
miałymi ideami teologicznymi. Księża zawsze będą wykorzystywać ignorancję i przesądy ludu
oraz posługiwać się ( …) religią jako maską przykrywającą ich hipokryzję i niecne uczynki. Ale
w końcu jaki jest tego rezultat? – Lud nie wierzy już w nic, jak, np. we Francji, gdzie chłopi nie
znają ani obyczajności, ani religii, są bardzo ciemni, chytrzy i niegodziwi.

   Widzieliśmy rządy despotyczne, które używały zasłony religii w przekonaniu, że to będzie naj -
mocniejsza podpora ich władzy, wyposażano więc księży w największe możliwe bogactwa
kosztem nędzy ludu, nadawano im najbardziej oburzające przywileje aż po miejsce u tronu; jed -
nym słowem, tak mnożono przywileje, dobra i bogactwa duchownych, że połowa narodu cier -
piała i jęczała z biedy, podczas gdy oni, nie robiąc nic, opływali we wszelkie dostatki. Kiedy zna -
ne są teraz zgubne skutki tego błędu [Wielka Rewolucja Francuska, tłum.], wydaje mi się, że
nie ma lepszego sposobu niż pozwolić im upaść i upodlić się (…)”.

DOGMATY

581 W długiej historii Kościoła chrześcijańskiego (katolickiego) w ciągu kolejnych wieków

pojawiały się wciąż nowe dogmaty, a po nich następne i kolejne, powodując coraz więk -

sze usztywnianie ramy ortodoksyjnej katolickiej wiary. Chrześcijańsko-katolicka teologia

dogmatyczna uznaje, że alternatywą dla dogmatu jest jedynie herezja . Religijna praw-

da wyrażona w dogmacie (czyli wyłącznie ludzkim, większościowym uzgodnieniu wyobra -

żenia Boga lub zasad mających być przedmiotem chrześcijańskiej wiary) nie może podle -

gać już ani żadnej krytyce, ani żadnej dyskusji – ma być bez oporu przyjmowana przez

wiernych pod groźbą usunięcia z Kościoła i odebrania prawa do nazywania się chrześci -

janinem (!).

 
582

 
Niektóre z ważniejszych, nowszych dogmatów w Kościele rzymskokatolickim, to m.in.:

• (1854 r.) Dogmat o Niepokalanym Poczęciu Najświętszej Maryi Panny – w świetle po -

przednich dogmatów ustalono, że Matka Boga nie mogła przed poczęciem Boga pozosta -
wać w „grzechu”, w związku z tym należało zdjąć z niej również brzemię „grzechu pierwo -
rodnego” – ustalono więc w formie kolejnego dogmatu, że Matka Boska urodziła się bez
„grzechu pierworodnego” (dyskusja toczyła się 600 lat);

228228



• (1870 r.) Dogmat o Nieomylności Papieża – zostało ustanowione, że papież jest nieomyl -

ny w sprawach wiary i obyczajów (dogmat wywołał sprzeciw wielu wiernych, powodując
powstanie odłamu Kościoła katolickiego, tzw. starokatolicyzmu);

• (1950 r.) Dogmat o Wniebowzięciu Najświętszej Maryi Panny – uzgodniono, że po zakoń -

czeniu ziemskiego życia Najświętsza Maryja Panna została wzięta i ciałem, i duszą do
Nieba, do „wiecznej chwały Pańskiej”.

583 Kościół rzymskokatolicki określa się jako: wieczny, niezniszczalny, nieomylny w na -
uczaniu prawd Chrystusowych, jeden, święty, katolicki, apostolski – dlatego stosuje ideę
konsekwencji i niezmienności doktryny oraz ideę ponadczasowej spójności nauki Kościo -
ła. Polegają one na t ym, że przyjmowane przez Kościół jako istotne w sprawach wiary
i

 
samego Kościoła poprzednie kościelne ustalenia, mają w pełni obowiązywać w przyszło-

ści – a warto pamiętać, że sam Kościół rzymskokatolicki twierdzi o sobie, że będzie istniał
tak długo, jak istnieć będą ludzie, którzy mają zostać zbawieni…

584 Kolejne jednak sztywne zawężanie swojej chrześcijańskiej religii przez Kościół rzym -

skokatolicki sprawia, że Kościół zaczyna się już gubić w swoich dogmatach i spójności

sztywnych ram ortodoksyjnego katolicyzmu. To powoduje, że z pokolenia na pokolenie

staje się coraz mniej wiarygodny dla swoich wiernych, coraz częściej się kompromitując,

będąc wciąż nieczułym na głos wiernych tworzących przecież ten Kościół. To ta sztyw -

ność jako najważniejsza odpowiada za ciągnięcie Kościoła stopniowo w kierunku dna

w morzu współczesności świata.

585 Przykładem niespójności nauczania Kościoła mogą być choćby dwie sytuacje z ostat -

nich kilkudziesięciu lat, w której jeden z dogmatów jest ślepo utrzymywany w mocy, pod -

czas gdy inny jest zmieniany.

586 Mowa z jednej strony o dogmacie papieża Pawła VI z 1968 r. o zakazie stosowania

przez katolików antykoncepcji (encyklika „Humanae Vitae”), który dodatkowo, zgodnie

z dogmatem o nieomylności papieża (1870 r.) utrzymywany jest w mocy przez kolejnych

papieży: Jana Pawła I, Jana Pawła II, Benedykta XVI i Franciszka. To, co przeraża, to

fakt, że utrzymywanie tego dogmatu przyczynia się do bezrozumnego rozpowszechniania

śmiertelnych chorób – na AIDS w latach 1983–2013 zmarło na świecie ponad 30  000  000

(30 milionów) istnień ludzkich! W tym samym czasie ten najważniejszy i największy Ko -

ściół chrześcijański świata (przypomnijmy chrześcijaństwa – czyli religii miłości bliźniego)

zabrania stosowania prezerwatyw choćby wyłącznie w celu ochrony życia partnera. Pa -

pież Benedykt XVI w 2009 r., podczas podróży do Afryki, powiedział wręcz Afrykanom, że

prezerwatywy nie pomagają, a nawet mogą przeszkodzić w walce z epidemią AIDS! Czy

tak ma wyglądać miłość bliźniego?! Cóż za religijne zakłamanie! Można oczywiście pró -

bować ograniczać zwykłą naturalną potrzebę seksu ludzi (czy w rozumieniu katolickim –

rozwiązłość seksualną), ale dlaczego czynić to poprzez czekanie, aż ludzie sami wymrą

zarażeni śmiercią tylko dlatego, że Watykan – biskupi Rzymu, zabraniają wiernym używa-

nia prezerwatyw? 

587 A może hierarchowie katoliccy nie powinni w ogóle wypowiadać się na temat seksu, skoro

nie mają do tego żadnych kompetencji, pozostając odizolowanymi od współżycia seksualnego –

229229



przecież, skoro nie mogą mieć żon (celibat), to nie mogą również mieć dzieci, bo posiadanie

dzieci z nieżoną jest „grzechem”; jeżeli nie mogą mieć dzieci, to seks w celu innym niż prokre -

acja jest również „grzechem”; księża, a tym bardziej przecież już hierarchowie, całkowicie nie

mogą „grzeszyć”, skąd więc na temat seksu i prezerwatyw mogą cokolwiek wiedzieć i chcieć

nauczać innych, godząc się równocześnie na ludzką śmierć i cierpienie? Niech hierarchowie

katoliccy zajmują się tym, do czego mają kompetencje, ale niech są to kompetencje na gruncie

praktycznym, a nie wyłącznie teoretycznym.

588 Przykładem z drugiej strony, pokazującym z kolei, jak bez problemu można zlekcewa -

żyć poprzednie nauczanie swojego Kościoła tam, gdzie jest to politycznie wygodne, jest

zgoda Kościoła rzymskokatolickiego wyrażona na s oborze watykańskim II (1962–1965)

na to, że dowolne, nieochrzczone osoby mogą jednak osiągnąć zbawienie (choć wciąż

wyłącznie poprzez „jedyne dla wszystkich ludzi Źródło zbawczej łaski” –  łaskę Chrystusa

[nawet jeżeli sami o tym nie wiedzą, nie mając o Jezusie bladego pojęcia, wierząc w swo-

ich bogów i żyjąc w społeczeństwach o całkowicie różnych od chrześcijaństwa zasadach

moralnych itd.…]). Tymczasem na wcześniejszym soborze florenckim (1443–1445) usta -

nowiono WYRAŹNIE, że nikt, kto znajduje się poza Kościołem katolickim nie może

uzyskać zbawienia – i dlatego jedyne, czego dostąpi po śmierci niekatolik – żyd,

heretyk i schizmatyk (czyli odszczepieniec chrześcijaństwa), to – jak to określił so -

bór – powtarzając słowa Chrystusa: „ogień wieczny przygotowany diabłu i jego

aniołom”. 

589 Czy to ma oznaczać, że w imię chęci soborowego, ekumenicznego łączenia chrześci -

jan czy innych wyznań pozwala się na odstępstwa od poprzednich „świętych” ustaleń Ko -

ścioła, a w imię braku elementarnej miłości bliźniego jednocześnie pozwala się na śmierć

milionów poprzez zabranianie używania prezerwatyw? Nic dziwnego, że współczesne

statystyki są dla Kościoła rzymskokatolickiego bezlitośnie miażdżące. Niewiele pomogła

idea papieża Jana XXIII zwołania soboru watykańskiego II w celu, jak to się ujmuje,

„uwspółcześnienia” Kościoła katolickiego i odświeżenia w ten sposób katolickiej, liczącej

2 000 lat, sztywności. Dopóki religiami będą rządzić teoretycy, mający bliżej do dogma -

tycznego betonu niż do naturalnego człowieczeństwa danego ludziom bezpośrednio

przez Boga, dopóty prawdziwa, szczera i głęboka wiara ludzi w Boga pozostanie niczym

więcej niż teorią. 

590 Można, jak wskazano wyżej, odwołać, o ile się chce, każdy dogmat ustanowiony

przez swoich poprzedników. Dogmaty ustalają wyłącznie ludzie, nawet jeżeli ktoś twier -

dzi, że kieruje nimi Duch Święty. Bóg, poprzez swoją energię, kierując sumarycznie cało -

ścią zdarzeń świata, również, np. kieruje wielką, pędzącą ciężarówkę w pieszych idących

poboczem drogi – czy to ma jednak usprawiedliwiać kierowcę, który w ten sposób zabija?

Czy powoływanie się na działanie Ducha Świętego ma powodować, że można się już

czuć bezkarnym wobec świata za swoje czyny?!

591 Tworzenie jakichkolwiek dogmatów, w tym dogmatów religijnych, było oznaką braku wy -

obraźni i głębszej mądrości ich twórców. O ile jeszcze kiedyś usprawiedliwione mogło być to

dwubiegunowym odbieraniem świata, osadzonym w zasadach świata opisywanych przez me -

chanikę Newtona, to już dzisiaj, wobec oczywistej obserwowalnej wokół „wielobiegunowości”

230230



i
 

„wielopoziomowości” – względności – rzeczywistości opisywanej dziś już poprzez mechanikę

relatywistyczną i kwantową (operującą pojęciem prawdopodobieństwa, a nie żadną

„pewnością”), ustalanie nowych dogmatów czy uparte trwanie we wszystkich dogmatach po -

przednich, jest już nie tylko bezmyślnością i brakiem odpowiedzialności za zarządzane przez

siebie religie, ale staje się już po prostu i niestety – głupotą. 

HIERARCHOWIE

592 Wielu papieży Kościoła rzymskokatolickiego było na pewno wspaniałymi ludźmi i głę -

bokimi humanistami. Także papieże ostatnich czasów, w tym Franciszek, to ludzie wybitni

i skromni, którym należy się niewątpliwy szacunek. Problem obiektywizmu ocen dotyczą -

cych Kościoła polega jednak na tym, że papieży nie można oceniać w kategoriach wy -

łącznie ludzkich, tak jak oceniamy sąsiada czy sprzedawcę w sklepie warzywnym. Papie -

ży musimy oceniać w kontekście całej kościelnej machiny, którą reprezentują, jedynie

czasowo nią zawiadując, będąc wyniesieni na szczyt Kościoła przez konklawe biskupów.

Dlatego nie można oceniać Kościoła przez pryzmat przyjaznych cech osobowych papie -

ża, który go reprezentuje (akcentowanych szczególnie przez medialny PR), ale na odwrót

– to papieża należy postrzegać przez pryzmat całego ogromnego, funkcjonującego dziś

w wielu płaszczyznach, żywego organizmu Kościoła. 

593 Należy pamiętać, że hierarchowie Kościoła nie przychodzą do niego z zewnątrz. Hie -

rarchowie stanowią doskonale wyselekcjonowaną przez dziesięciolecia, śmietankę naj -

zdolniejszych i dla Kościoła „najlepszych” (również w kategoriach politycznych) księży.

Pozostają oni w oczywisty sposób całkowicie lojalni swojemu kościelnemu światu. Nie sa-

memu Bogu, ale swojej kościelnej organizacji, w którą jednak wierzą, traktując ją  jako

stworzoną i prowadzoną wolą najwyższego Boga. Dlatego hierarchowie zawsze będą za -

interesowani przede wszystkim wzmocnieniem swojej organizacji. Kościół stanowi ich

stabilny dom, najczęściej jedyny dom jaki mają, stanowiąc tym samym cały ich świat.

Księża nie są w stanie samodzielnie bez Kościoła funkcjonować i egzystować (co zawsze

widać, np. w momencie występowania z jakichś powodów z Kościoła księży po długim

okresie kościelnej służby).

594 Dlatego zawsze, tuż pod płaszczykiem ciepłego uśmiechu oraz dobrego słowa – na -

wet w głębi duszy całkiem szczerych – będzie się kryła nierozerwalnie wrośnięta w ducha

Kościoła katolickiego chęć zawładnięcia świata, wynikająca z przekonania hierarchów

o
 

świętości/ wyższości prawdy niesionej światu przez ich Kościół i tym samym przez nich

samych. Wynika to z religijnej manipulacji prawdami świata, której duchowni ci zostali

poddani przez swoich poprzedników, zapewne w dzieciństwie i we wczesnej młodości.

Manipulacja ta sprawia, że najczęściej z bezrefleksyjną „wiarą w dobrą sprawę” i z czy -

stymi w ich odczuciu intencjami niesienia światu „miłości” swojego Kościoła, nadal reali -

zują wymierzony wprost przeciwko całemu naszemu gatunkowi ludzkiemu (czyli również

przeciwko Bogu, stwarzającym jakże różnorodny świat ludzki), wczesnośredniowieczny

kościelno-katolicki plan posiadania absolutnej władzy nad całym światem człowieka po -

przez jego zniewolenie. Plan totalitarnego panowania nad całością naszych istnień, nad

naszymi ciałami i umysłami: żądzami, zachowaniami, wyborami, emocjami, pragnieniami,

231231



myślami i ostatecznie panowania nad naszymi duszami. Oczywiście, część hierarchów

wątpi w słuszność polityki swojej organizacji w wielu obszarach, ale najczęściej zachowu -

je swoje opinie wyłącznie dla siebie, czując, że nie jest w stanie niczego systemowego

w
 

tej wielkiej machinie zmienić.

595 Dlatego nie ma żadnego znaczenia, czy mówimy o biskupie, arcybiskupie, kardynale

czy papieżu. Wszyscy oni, jako hierarchowie Kościoła, w każdej chwili życia reprezentują

już nie siebie, ale Kościół, będąc z Kościołem zrośnięci w sposób stały i nierozerwalny.

Nie można ich za to winić, ale należy być tego w pełni świadomym, że nie słowa poszcze-

gólnych hierarchów są istotne, ale czyny całego zarządzanego przez nich Kościoła,

w
 

którym od 1
 

700 lat najważniejszy nie jest już Bóg czy stworzeni przez Niego ludzie, ale

sama Organizacja.

RACHUNEK SUMIENIA

596 Kościół rzymskokatolicki powinien zrobić dzisiaj głęboki rachunek sumienia. Powinien

zweryfikować w kategoriach moralnych swój stan posiadania. Powinien dokonać jasnego

wyboru: czy interesuje go chrześcijański Bóg, czy interesuje go materialne – doczesne

posiadanie, czy interesuje go władza. Nie da się łączyć tych trzech aspektów, zachowu -

jąc WIARYGODNOŚĆ. Kościół rzymskokatolicki stale sprzeniewierza się głoszonej przez

siebie chrześcijańskiej religii mającej się ponoć opierać na naukach Jezusa Chrystusa.

Przed epoką mediów elektronicznych, Kościół posiadając swoich księży w każdym zakąt -

ku kontrolowanego przez siebie świata, mógł bez problemu głosić co niedzielę z ambon:

„Przecież nic się nie dzieje”, „Bóg jest wciąż najważniejszy”, „Wszelkie oskarżenia to

kłamstwa, insynuacje i widoczne niewątpliwe działanie szatana, który chce zniszczyć

święty Kościół!”. Dzisiaj jednak pozostaje już wyłącznie pusty śmiech i dobra mina do

przegranej kościelnej gry.

597 Najlepsze, co mógłby dziś uczynić Kościół Biskupów Rzymskokatolickich, to uderzyć

się w pierś (nawet jeżeli zrobi to po cichu) i zrezygnować z chęci rządzenia światem, pró -

bując mu wciąż sprzedawać swoją subiektywną wizję Boga, co i tak wobec globalizacji

i wzrostu samoświadomości świata przestaje mu się skutecznie udawać, a powinien za -

cząć realnie i wymiernie ubogacać potrzebujących – zwrócić światu to, co światu przez

kilkanaście wieków zagarnął. Powinien opracować i uruchomić olbrzymie (niech się nazy -

wają i: „kościelne”) programy pomocowe dla ważnych społecznie sfer życia. Niech świat

rozkwitnie pieniędzmi i miłością Kościoła! Wtedy Kościół ten zacznie być na nowo wiary -

godny, tak jak był wiarygodny dla prostych ludzi w pionierskich czasach, 2
 
000 lat temu. 

598 Nie wiadomo jednak, czy nawet w takim przypadku udałoby się Kościołowi rzymsko -

katolickiemu obronić forsowane przez siebie subiektywne, chrześcijańskie, religijne praw -

dy. Warto jednak podjąć próbę kościelnej samoodnowy, aby dać świadectwo naturalnej

prawdzie dedykowanej światu ludzi przez Boga, Stwórcę wszechwszechświata, nawet je -

żeli Bóg miałby być nazywany nadal Jezusem Chrystusem. Musiała by to jednak być od -

nowa Kościoła na miarę… biblijnego potopu.

232232



W sferze spraw dotyczących religijnego „rachunku sumienia” zapraszamy Kościół rzymskokato -

licki, jak również wszystkie inne Kościoły i religie do zapoznania się z apelem Kościoła Radości
ISTNIENIA

 
[80].

„NOWOCZESNE CHRZEŚCIJAŃSTWO” –  ŚWIATŁO W TUNELU  

599 Jako „nowoczesne chrześcijaństwo” Kościół Radości ISTNIENIA postrzega protestanckie

społeczności skupione wokół niektórych kościołów głównie w USA, ale też w Afryce oraz

niektóre grupy katolickie. Zaistnienie nowoczesnego chrześcijaństwa było możliwe po -

przez postępującą demokratyzację społeczeństw świata Zachodu i obszarów będących

pod wpływem cywilizacji Zachodu, dającą jednostkom poczucie równości wobec innych,

bez względu na ich status materialny czy społeczny.

600 Wiara w Jezusa jako Boga połączyła się w tych Kościołach z poczuciem równości wo -

bec wszystkich i Jezus zaczął być traktowany nie tyle jako Bóg, co jako dobry przyjaciel,

który jest zawsze kiedy go potrzebujemy. Zawsze jest gotów nas wysłuchać, zawsze po -

móc, zawsze możemy na niego liczyć. Dobrze jest być w jego otoczeniu i się z nim przy -

jaźnić, oddać się w jego opiekę, bo nie tylko nas ochroni w każdej sytuacji, ale też na

pewno doda otuchy. Również po naszej śmierci, w ewentualnym przyszłym życiu, którego

jakoś się przecież obawiamy, wskaże nam drogę i na pewno o nas zadba. Podziwiamy

go jako odważnego człowieka, prawego i gotowego umrzeć za swoje ideały, i również

oczywiście szanujemy go jako Boga, który może wszystko. Któż nie chciałby mieć takiego

wspaniałego i wszechmogącego przyjaciela?

601 Tak funkcjonuje mechanizm „Jezusa przyjaciela”, popularyzowany przez nowoczesne

Kościoły chrześcijańskie, w tym Kościoły charyzmatyczne (zielonoświątkowe), ale rów -

nież czasem przez nowoczesnych księży katolickich. Na pierwsze miejsce w ich naucza -

niu wysuwa się już nie strach przez surowym Bogiem, który piekłem i mękami wiecznymi

karze ludzi za byle „grzech” czy podważanie jakichś dogmatów – o tym się nie mówi.

Mówi się o miłości Jezusa, o jego umiłowaniu świata i ludzi, i o tym, że należy iść śladem

Jezusa, przestrzegając podstawowych zasad – zasady te, nie wychodząc poza pozytyw -

nie akceptowane przez wszystkich uniwersalne normy społeczne powodują, że tak ujmo -

wane chrześcijaństwo jest odbierane przez wiernych z pełną radością i przekonaniem.

602 Spotkania religijne i nabożeństwa tych społeczności pełnią w pewnym sensie rolę

spektakli obrzędowych, w których ważne jest wyzwolenie wspólnej energii grupy. Ma

w
 

nich miejsce manipulacja tłumem, ale służy ona przede wszystkim dzieleniu się rado -

ścią z obcowania z Bogiem (choć poprzez przedstawianie Jezusa jako jedynego i osta -

tecznego Boga i Pana świata, można mówić o manipulacji negatywnej). Nabożeństwa or -

ganizowane są w dużych salach umożliwiających uzyskanie uczucia wielkiej wspólnoty.

Całość spajana jest nowoczesną muzyką stojącą z reguły na wysokim poziomie wyko -

nawczym, kompozycje, harmonia i melodyka są proste, mające za zadanie chwytać bez -

pośrednio „za serce”. Wyzwalana jest wspólna energia, ludzie zaczynają czuć się wyjąt -

kowo. Chce się tam być, chce się śpiewać, chce się czuć każdą cząstką ciała wyjątko -

233233



wość kontaktu z Bogiem, z Jego energią. Podczas spotkań ważna jest Biblia i zawarte

w
 

niej słowo Boże jako świętość i bezpośrednie źródło wiary. Teksty sprzed 2
 
000–3

 
000

lat interpretuje się językiem nowoczesnym – każdy, najtrudniejszy nawet problem ludzki,

przy pomocy prawd zawartych w
 
Biblii, staje się łatwo rozwiązywalny. 

603 Kościoły tego rodzaju są blisko człowieka, oferują mu Boga na wyciągnięcie ręki –

Boga w postaci Jezusa, który oprócz tego, że ma moc boską, jest przecież również czło -

wiekiem, czyli jednym z nas. Prości ludzie widzą sprawy prosto: Jezus był człowiekiem

zanim znalazł się w niebie i stał się Bogiem. Dlatego należy go naśladować.

604 Kościół Radości ISTNIENIA
 
taki prosty i bezpośredni kontakt z energią wyższą uważa

za bardzo pozytywny i pożądany – najbliżej jest nam właśnie do takiego sposobu

odbioru Boga i kontaktu z Nim. Boga należy odczuwać w sposób możliwie

najbardziej pierwotny i naturalny: poprzez zmysły (np. śpiew, modlitwa, taniec)
 i pozazmysłowo – odczuwając wypełniającą nas energię.

W momencie kiedy otwieramy się tę energię, zaczynamy łączyć się energetycznie
 z innymi, zaczynamy dzielić się z nimi sobą, łącząc się w pewnym momencie
 w jedności („miłości”) z „całym światem”. Wszędzie tam, gdzie pojawia się

naturalna, prawdziwa Radość, jesteśmy w stanie zacząć odczuwać Boga
 w praktyce – w rzeczywistej, namacalnie istniejącej praktyce, a nie w statycznej

religijnej teorii, każącej się ciągle kajać w winie za „wydumane” kiedyś

przez religie, „grzechy” wobec Stwórcy.

605 Chrześcijanie odbierający w ten pozytywny i nowoczesny dla chrześcijaństwa sposób

Boga powinni jednak pamiętać, że spływająca na nich energia wyższa, pomimo że nazy -

wają ją działaniem Jezusa i jemu energię tę przypisują, jest w każdym momencie jedna -

kowo dostępna dla wszystkich ludzi świata Boga, dla miliardów istnień takich samych jak

oni ludzi, dla setek innych religii. Chcąc się dzielić z całym światem swoim szczęściem ze

znalezienia Boga i obcowania z Jezusem, krzycząc głośno z głębi piersi „Thank You Je -

sus!” nie wolno wam zapominać, że Jezus i wiara w niego są jedynie jednym ze sposo -

bów nazywania Boga i nie powinna być celem samym w sobie. Bez odpowiednio szerszej

refleksji, będziecie za wszelką cenę starali się przekonywać innych, że to wyłącznie wy

macie rację, traktując Jezusa jako Boga całości dzieła stworzenia i że to jedynie wiara

w Jezusa i w świętą dla was Biblię jest w stanie zapewnić radość i szczęście w życiu

wszystkim ludziom na świecie. Absolutnie nie jest to prawda – inni również posiadają

swoje w pełni „sprawnie działające” religie dające im, tak jak i wam, pełny „dostęp” do

wszechmogącego Stwórcy, radość istnienia oraz religijno-duchowe spełnienie.

606 Jedno jest wspólne źródło, mimo że w różnych miejscach naszej planety nazywane

i
 

czczone inaczej – jeden jest Bóg. To nie Jezus powoduje, że czujecie się wspaniale, ale

wasz bezpośredni kontakt z wyższą energią wszechświata, energią Boga. Czerpiecie Ra-

dość, bowiem otwieracie drzwi, „korytarz” do przepływu tej energii. Obraz Jezusa, który

wytwarzacie w swoim umyśle, stanowi jedynie rodzaj umocowania, kotwicy, pomagając

wam jak soczewka, skupić waszą niewielką energię ludzką na otwarciu właśnie tego „ko -

rytarza energetycznego”, powodując, że otwieracie się na energię wyższą Boga. 

234234



607 W każdej religii ludzie doświadczają tych samych stanów. Zasada jest prosta 

i od wieków ta sama: im bliżej Boga jesteś w swoim sercu, tym bliżej jesteś Jego

łaski, co przekładając na nowoczesny język filozofii i religii Ra’i brzmi: im bardziej

świadomie czujesz się częścią całego, wspólnego świata/ wszechświata

stworzonego przez Absolut Boga, tym więcej jesteś w stanie

otrzymać od tego świata szczęścia, radości i spełnienia.

608 Islam

Powstanie: VII w. n.e.;

Wyznawcy: ok. 1
 

760
 

000
 
000 (23,2% ludności świata);

Zasięg: Cały świat.

609 Kraje, w których wyznawany jest islam (wg Central Intelligence Agency US, 2019 r.): Azja Zachodnia
 
–

 
Afganistan

(ok.100% populacji wyznaje islam); Turcja (ok.100%); Arabia Saudyjska (ok.100%); Iran (99%); Jemen (99%); Malediwy (99%);
Irak (97%); Jordania (97%); Azerbejdżan (97%); Pakistan (96%); Tadżykistan (90%); Turkmenistan (89%); Uzbekistan (88%);
Syria (87%); Oman (86%); Zjednoczone Emiraty Arabskie (76%); Kuwejt (75%); Kirgistan (75%); Bahrajn (74%); Kazachstan
(70%); Katar (68%); Liban (58%); Izrael (18%); Azja Wschodnia – Bangladesz (89%); Indonezja (87%); Brunei (79%); Malezja
(61%); Singapur (14%); Indie (14%); Sri Lanka (9,7%); Filipiny (5,6%); Nepal (4,4%); Tajlandia (4,3%); Birma (4,3%); Mongolia
(3%); Kambodża (1,9%); Chiny (1,8%); Timor Wschodni (0,2%); Wietnam (0,1%); Afryka  – Mauretania (100%); Somalia
(100%); Maroko (99%); Algieria (99%); Tunezja (99%); Niger (99%); Komory (98%); Libia (97%); Sudan (ok.96%); Senegal
(96%); Gambia (96%); Mali (95%); Dżibuti (94%); Egipt (90%); Gwinea (89%); Sierra Leone (77%); Burkina Faso (61%); Czad
(52%); Nigeria (52%); Gwinea-Bissau (45%); Wybrzeże Kości Słoniowej (43%); Tanzania (35%); Etiopia (34%); Benin (28%);
Kamerun (21%); Togo (20%); Mozambik (19%); Ghana (18%); Mauritius (17%); Republika Środkowej Afryki (15%); Uganda
(14%); Malawi (12%); Liberia (12%); Kenia (11%); Demokratyczna Republika Konga (10%); Madagaskar (7%); Burundi (2,5%);
Rwanda (2%); Eswatini (Suazi) (2%); Seszele (1,6%); Europa Zachodnia  – Francja (7-9%); Lichtensztajn (5,9%); Szwajcaria
(5,1%); Holandia (5,1%); Belgia (5%); Wlk. Brytania (4,4%); Austria (4,2%); Niemcy (4,4%); Dania (4%); Szwecja (ok.3%); Nor -
wegia (2,8%); Luksemburg (2,3%); Włochy (1,6%); Irlandia (1,3%); Europa Wschodnia  – Albania (57%); Bośnia i  Hercegowina
(51%); Macedonia (33%); Czarnogóra (19%); Rosja (10-15%); Gruzja (11%); Bułgaria (8%); Serbia (3,1%); Słowenia (2,4%);
Grecja (2%); Cypr (GR) (1,8%); Chorwacja (1,5%); Ukraina (ok.0,4%); Rumunia (ok.0,3%); Białoruś (0,2%); Inne  – Surinam
(14%); Gujana (7%); Fidżi (6%); Trynidad i Tobago (5%); Kanada (3,2%); Australia (2,6%); Nowa Zelandia (1,1%); USA (0,9%).

610 Islam to nie tylko religia. Islam to chęć zaklęcia całości istnienia jednostki ludzkiej

w sztywne zasady religijnej ideologii. Największym problemem, który islam stwarza dzi -

siaj swoim istnieniem dla całego świata pozaislamskiego (77% populacji Ziemi) – jest to,

że muzułmanie wierzą w Boga, który jest zdecydowanie przeciwko racjom innych ludzi

(niemuzułmanów), przeciwko racjom wszystkich innych ludzkich kultur, tradycji i religii.

611 Muzułmanie w swojej percepcji Boga ograniczają się wyłącznie do nauczania proroka

Mahometa, traktując otrzymany od Mahometa przekaz jako najświętszą, skończoną,

ostateczną i kompletną prawdę o Bogu i Jego dziele stworzenia. Dlatego racja islamu ma

być święta i obowiązująca dla całego świata – bo sami uznali, że pochodzi od Boga.

[ZOBACZ: 845]

612
 

Bogiem, którego wolę – jak wierzą muzułmanie – przekazywał ludziom Mahomet, był

ten sam żydowski Bóg Jahwe, który 2 tysiące lat wcześniej miał, jak nauczał Mojżesz,

ewakuując Żydów z Egiptu, zawrzeć przymierze z Żydem Abrahamem, obiecując jego ro -

dowi wywyższenie nad inne narody świata. Mahomet czuł się kontynuatorem żydowskiej

tradycji prorockiej i przez 22 lata, pomiędzy 610 a 632 r. (rokiem swej śmierci) przekazy -

wał swojej społeczności objawienia, które – jak twierdził – otrzymywał od Boga za po -

235235



średnictwem Anioła Gabriela. Przekazy te zostawały najpierw zapamiętywane, a potem,

po śmierci Mahometa, spisane w świętej księdze islamu – Koranie.

613
 

Religia islamu potrafi z jednej strony być przyjazną dla samych gorliwych muzułma -

nów religią mądrości, miłosierdzia, tolerancji i sprawiedliwych zasad współżycia społecz -

nego, z drugiej jednak strony – w stosunku do całej pozostałej reszty świata – potrafi być

religią wrogości, nietolerancji, dystansu, wstecznictwa i zaprzeczenia człowieczeństwa,

będąc ostatecznie religią nienawiści, przemocy i śmierci. I to właśnie tak silnie destrukcyj -

ne dla świata zewnętrznego oblicze islamu powoduje dzisiejszy odbiór islamu przez cały

świat pozamuzułmański jako religii zamkniętej, gwałtownej, kłótliwej, nieobliczalnej, złej

i
 

niebezpiecznej – bo wrogiej niemuzułmanom i światowemu pokojowi. A pokój jest warto -

ścią najważniejszą dla całej społeczności międzynarodowej – wartością wypracowywaną

bardzo długo i okupioną w całej historii świata śmiercią setek milionów niewinnych ludzi.

614
 Koncepcja Boga obecna w islamie (jak i również w judaizmie), choć wyłącznie w swo -

im źródle filozoficznym, jest koncepcją mądrą i głęboką, z którą Kościół Radości ISTNIENIA

w pełni się zgadza i identyfikuje. Natomiast samo już uściślenie rzekomej woli przekaza -

nej ludziom przez Boga, o ile może być ewentualnie „sprawiedliwe” dla samych społecz -

ności muzułmanów – wywyższając ich nad innych, to dla całej reszty świata jest jednak w

oczywisty sposób niesprawiedliwe – i o to reszta wspólnego świata Boga ma pretensje do

muzułmanów. Nie do ludzi, którymi są muzułmanie, ale do zamkniętych w kręgu bardzo

wąskiego postrzegania świata – wyznawców religii islamu.

615 Islam używa następujących określeń do nazywania Boga (w sumie jest ich 99): stwór -

ca świata, najwyższy, jedyny, niepodzielny, wieczny, wszechmogący, wszechmocny,

wszechwiedzący, wszechwidzący, niedający się w żaden sposób określić i tym samym

w żaden sposób przedstawiać w postaci opisów, obrazów czy rzeźb, spajający świat swo-

ją jednością, współczujący, odpowiadający ludziom, którzy znajdują się w potrzebie –

każdemu, który o pomoc Go poprosi, miłosierny, sprawiedliwy.

616 Jakże można się nie zgadzać z powyższym? Każdy bez wyjątku na pewno się zgodzi,

że właśnie taki jest Bóg. Wszyscy potrzebujemy takiego właśnie Boga – i z tego, co widać

wokół nas – taki Bóg jest obecny wszędzie wokół. Cały wszechświat dzieła stworzenia

jest takim właśnie Bogiem wypełniony!

617
 

Zakładanie jednak, że to wyłącznie „my” – muzułmanie – mamy rację (zresztą, podob-

nie jak „my” chrześcijanie, „my” żydzi itd.), świadczy tak naprawdę o głębokiej obrazie

Boga. Allach jest tak wielki, że gdyby chciał poukładać świat inaczej, to by to w jed -

nej chwili uczynił, a nie potrzebowałby ani zastępów proroków, w tym Mahometa,

ani następnie szeregowych wyznawców, żeby „w jego imię” walczyli bezpośrednio

i pośrednio z innymi, również stworzonymi przez Niego, innymi istotami ludzkimi!

Kto chce myśleć inaczej – obraża Boga uważając, że Stwórca może być niedoskonały.

236236



RELIGIA

618
 

Islam, podobnie jak chrześcijaństwo, wyrasta z religii judaizmu. Inaczej jednak niż

chrześcijaństwo określa Boga – twierdzi, że Bóg jest jeden i odrzuca zdecydowanie poję -

cie Trójcy Świętej, w którą z kolei każe wierzyć chrześcijaństwo. Podobnie jak judaizm

wywyższył nad innych swój naród żydowski, tak również islam wywyższa nad wszystkich

innych ludzi „naród” wiernych religii islamu – muzułmanów, będąc jednak w przeciwień -

stwie do zachowawczego judaizmu, religią historycznie bardzo wojowniczą i ekspansyw -

ną.

619 Islam – słowami proroka Mahometa zawartymi w Koranie – twierdzi, że Mahomet był

już ostatnim i równocześnie najważniejszym prorokiem Boga Jahwe (nazywanego przez

Mahometa Allachem) z linii wcześniejszych proroków żydowskich: Adam, Noe, Abraham,

Mojżesz, Jezus. Twierdzi jednak, że boskie przekazy objawiane wcześniejszym prorokom

zostawały przez Żydów i chrześcijan albo błędnie interpretowane, albo ulegały przekła -

maniu wraz z upływem czasu – dlatego też więc treści przekazane przez Mahometa

w Koranie, niejako na nowo, mają być prawdziwą, ostateczną i całkowicie już skończoną

i zamkniętą po kres czasów świata, nauką objawioną ludziom przez Stwórcę.

620 Termin „islam” oznacza „dobrowolne poddanie się Bogu”. Muzułmanie żyją więc tak,

jak nakazuje im Bóg poprzez Koran – wykonują wszystkie polecenia Boga przekazane im

przez Mahometa, postępując według określonych zasad i nakazów, uważając jednocze -

śnie, że najważniejszym celem życia człowieka jest wielbić Boga (w jedynym jednak do -

puszczalnym przez islam znaczeniu: „celem życia bogobojnego muzułmanina jest wielbić

Allacha”). 

621 Islam uporządkowany jest według pięciu podstawowych zasad religii, tzw. pięciu fila -

rów oraz według religijnego prawa szariatu regulującego wszystkie obszary życia człowie-

ka i społeczności – od życia w rodzinie, do zasad ekonomii i bankowości. Prawo szariatu

wynika zarówno bezpośrednio z tekstów Koranu, jak i z późniejszych, ustnych przekazów

i opowieści o wypowiedziach i czynach Mahometa – hadis (stanowiących podstawę sun-

ny – ustnego przesłania Proroka), uporządkowanych i spisywanych ok. 200–400 lat po

śmierci proroka, a także z prawa zwyczajowego.

622
 

Islam przyjmuje, że w Koranie zawarte jest bezpośrednie słowo Boga, z kolei Koran

twierdzi, że należy we wszystkim słuchać proroka Mahometa, w związku z tym również

to, co Mahomet mówił i jak postępował, mimo że nie zostało zawarte w Koranie, pochodzi

jednak od Boga i należy to uznawać za święte. Dlatego właśnie opinie i czyny Mahometa

zawarte w hadisach są tak dla muzułmanów istotne. Hadisy istniały w olbrzymiej liczbie,

nawet 200 tysięcy, niejednokrotnie zupełnie odmiennie rozwijając nauczanie Koranu

w
 

zależności od odłamu islamu. Skodyfikowane po latach, nie są jednak jednakowo ak -

ceptowane przez wszystkich muzułmanów – a to głównie właśnie sunna/ hadisy są pod -

stawą znajomości islamskiego prawa religijnego (oraz jego często odmiennych interpreta-

cji). 

237237



623

 

Pięć filarów islamu to:

• Powtarzanie wyznania wiary : „Nie ma innego Boga niż Allach, a Mahomet jest po -

słańcem Boga”. Jest to podstawowe credo islamu ( szahada), stanowiące podstawę

wszystkich kolejnych wierzeń i religijnych praktyk.  Niezbędne jest powtarzanie tego

wyznania wiary w modlitwach;

• Modlitwa. Modlitwy powinny mieć miejsce pięć razy dziennie, odbywają się według

ustalonego rytuału, mają służyć indywidualnej komunikacji z Bogiem wyrażającej

wdzięczność i uwielbienie Boga przez modlącego się. Miejscem modlitwy, ale rów -

nież spotkań męskiej części społeczności, jest meczet;

• Dawanie jałmużny . Wspieranie biednych i potrzebujących innych muzułmanów jest

obowiązkiem religijnym muzułmanina. Na pomoc potrzebującym muzułmanin, jeżeli

go tylko stać, powinien przeznaczać 2,5% swoich rocznych dochodów, a w miarę

możliwości powinien dawać jeszcze więcej;

• Post w okresie Ramadanu . Post w okresie corocznego, trzydziestodniowego Rama -

danu (świętego okresu upamiętniającego rozpoczęcie objawień Mahometa) ma słu -

żyć przerwaniu rutyny codzienności i skupieniu się na Bogu, modlitwie, pokutowaniu

za „grzechy” oraz wzmocnieniu wewnętrznej dyscypliny i sił moralnych. Podczas po -

stu każdy wierny powyżej 10 roku życia nie może od świtu do zmierzchu spożywać

żadnych pokarmów oraz pić napojów (ale również np. palić tytoniu czy uprawiać

seksu). W czasie Ramadanu należy szczególnie myśleć o potrzebujących muzułma-

nach, realizując obowiązek jałmużny. Post nie jest bezwzględnie obowiązujący dla

osób, dla których mógłby stanowić nadmierne obciążenie (np. osoby chore czy dłu -

żej podróżujące);

• Odbycie pielgrzymki do Mekki. Każdy muzułmanin (jeżeli jego sytuacja na to pozwa-

la) powinien przynajmniej raz w życiu odbyć pielgrzymkę do Mekki – najświętszego

miasta islamu (obecnie Arabia Saudyjska), miejsca urodzenia Mahometa. 

624 Muzułmanie wierzą w anioły. Anioły są traktowane jako świetliste istoty, posłańcy

Boga. Nie mają wolnej woli, będąc Bogu całkowicie posłuszne. Obowiązkiem aniołów jest

przekazywać ludziom objawienia Boga, ale również obserwować postępowanie każdego

człowieka, a po śmierci zabrać duszę zmarłego.

625
 

Muzułmanie wierzą w zmartwychwstanie i następnie w Sąd Ostateczny, podczas któ -

rego Bóg oceni ich postępowanie – czy było zgodne z zasadami woli Boga (Koranu). Ko -

ran wymienia, za jakie postępowanie idzie się do piekła (Gehenna), z czego zdecydowa -

nie największy i wielokrotny – wręcz fanatyczny – nacisk kładzie na umiejscowienie

w
 

piekle niewiernych (nie tylko wyznawców innych religii, ale też niewystarczająco gorli -

wych muzułmanów). Do piekła Bóg kieruje wszystkich tych, którzy od ścisłego przestrze -

gania zasad Koranu, wolą słuchać podszeptów zbuntowanego anioła Iblisa (szatana),

czyli:

- którzy nadają Bogu współtowarzyszy;

- którzy czczą innego Boga niż Allach;

- którzy nie wierzą w boskość przekazu Posłańca Boga – Mahometa;

238238



- którzy nie uwierzyli w boskość wcześniejszych przekazów dokonywanych ustami

poprzednich proroków (judaizmu);

- którzy „zwalczają Boga Allacha i Proroka Mahometa szerząc zepsucie na ziemi”;

- którzy nie wierzą w zmartwychwstanie, Sąd Ostateczny i następnie życie wieczne

w piekle (Gehenna) lub raju (Ogrody);

- którzy zadają pytania, mogące podważyć wolę Allacha przekazywaną przez Ma -

hometa, prowadząc, „jałowe dyskusje”;

- którzy „są obłudni i pyszni” w swojej niemuzułmańskiej wierze (będąc nazywany -

mi ogólnie: „niesprawiedliwymi”);

oraz również tych już muzułmanów którzy:

- wykazali tchórzostwo w walce przeciwko niewiernym;

- zbuntowali się;

- odwrócili się od muzułmańskiej wiary;

- umyślnie zabili innego muzułmanina (wyłącznie jednak muzułmanina!);

- przejawiają „pragnienie życia przemijającego”;

- oraz ogólnie „grzeszą”, nie stosując się do reszty woli Boga przekazanej przez

Mahometa w Koranie.

626 Koran wyraźnie zaznacza, że ostatecznie to Bóg, jako przebaczający i litościwy, jest

w stanie, jeżeli tylko zechce, wybaczyć wszystkie  „grzechy”, warunkiem jest jednak naj -

pierw nawrócenie się na islam. Z kolei postępowanie zgodnie z zasadami Koranu: wiara

w Allacha i przekaz Mahometa, bogobojność, modlitwy i dobre uczynki dla innych muzuł -

manów, a także walka w imię islamu, zabijanie niewiernych oraz śmierć poniesiona

w imię islamu, otwierają drogę do nieba, raju (Ogrody Edenu), jako miejsca wiecznej już

przyjemności i szczęścia, pozbawionego ziemskich trosk.

627 Muzułmanie wierzą również w przeznaczenie – Bóg posiada wiedzę i kontrolę nad

wszystkimi aspektami życia człowieka i wszystko, co się wydarza, wydarza się z woli

Boga. Równocześnie uważają, że Bóg daje ludziom wolną wolę, każdy więc ma możli -

wość wyboru pomiędzy dobrem a złem, jest zatem odpowiedzialny za wszystkie swoje

czyny (patrz analogicznie: tzw. „wolny wybór” w chrześcijaństwie [520–521]).

628 Podstawową jednostką społeczeństwa islamskiego jest  rodzina. Islam wyraźnie  okre-

śla obowiązki i prawa członków rodziny. Mąż, ojciec jest postrzegany jako  odpowiedzialny

finansowo za całą rodzinę i jest zobowiązany do  zaspokojenia jej potrzeb. Islam dopusz -

cza wielożeństwo pod warunkiem, że mężczyzna jest w stanie zapewnić utrzymanie całej

rodzinie, ograniczając jednak liczbę żon do czterech; zdecydowana jednak większość

muzułmańskich rodzin jest monogamiczna. 

629 Kobieta w islamie jest traktowana inaczej niż mężczyzna, można by rzec – gorzej –

choć ma swoje prawa i należy się jej szacunek. Władza tradycyjnie należy do mężczyzny,

kobiety nie mają zasadniczo wstępu do meczetów (lub wydziela im się osobne sale, cza -

sem zajmują ostatnie rzędy), wychodząc z domu powinny zasłaniać ciało i twarz, aby „nie

rozpraszać” (nie kusić) mężczyzn, dziedzicząc majątek otrzymują w większości przypad -

ków wyłącznie połowę tego, co dziedziczy mężczyzna itd.

239239



630 Islam zakazuje spożywania
 

pokarmów zawierających
 
produkty

 
wieprzowe, krew, pa-

dlinę
 

i alkohol . Spożywane mięso powinno pochodzić  z uboju rytualnego – halal (odpo-

wiednik koszerności u Żydów). W praktyce religii zakazane jest również przedstawianie

w
 

jakikolwiek sposób (rzeźby, malarstwo, sztuka zdobnicza itd.) postaci istot żywych,

w
 

tym również samego proroka Mahometa, co ma w swoim źródle wynikać z zakazu bał -

wochwalstwa – oddawania czci fałszywym bóstwom – i czynienia przez ludzi jakichkol -

wiek idoli (wyobrażeń bóstw) pomiędzy nimi a Bogiem. 

631 Muzułmanie mówią o sobie: „Islam jest jeden, niepodzielny”. Prawdą jest, że w islamie

nie ma tak wielu podziałów, jak choćby w chrześcijaństwie, ale nie oznacza to, że w imię

różnych interpretacji zasad islamu i politycznych targów, muzułmanie nie potrafią bezlito -

śnie nawzajem się zabijać. Istniejący silnie od zarania islamu, podstawowy do dziś po -

dział, spowodowała walka o władzę i przywództwo niedługo po śmierci Mahometa. Po -

wstałe odłamy sunnitów i szyitów z biegiem czasu zaczęły po swojemu interpretować reli -

gijne zasady i nakazy, i po swojemu budować religijne prawo w oparciu o ten sam święty

Koran, a następnie wzajemnie oskarżać się o herezję i niewierność zasadom islamu.

W każdym z tych odłamów istnieje dzisiaj wiele różnych szkół myślenia i postępowania,

choć główne różnice wynikają bardziej z natury politycznej i prawnej niż z natury teolo -

gicznej czy dogmatycznej. Nie zmienia to jednak faktu, że wobec możliwości różnych in -

terpretacji nauczania Mahometa, islam nie jest religią jednoznacznie monolityczną.

632 Sunnici stanowią dzisiaj zdecydowaną muzułmańską większość (ok. 80–90%). Nie

mają oni odrębnej grupy duchownych, kleru. Modlitwy prowadzi imam, który nie jest jed -

nak zawodowym duchownym, a raczej mądrym i poważanym, dobrze znającym Koran

i zasady islamu, religijnym przewodnikiem społeczności. Z kolei szyici, stanowiąc suma -

rycznie mniejszość, posiadają odrębne, hierarchiczne duchowieństwo, z których najważ -

niejsi nazywani są – ajatollahami. Szyici zamieszkują głównie Iran (tworząc tam obecnie,

teokratyczne państwo oparte na prawie szariatu) oraz jako mniejszość m.in.: Irak, Syrię,

Liban, Jemen, Turcję i Pakistan.

PRAWO

633 W islamie ważna jest edukacja religijna oraz studiowanie prawa islamskiego, które

pełni bardzo ważną rolę dla muzułmanów, ponieważ – jak twierdzą – pozwala im lepiej

rozróżniać pomiędzy „dobrem” a „złem” świata. Islamscy uczeni religii doskonale obezna-

ni z Koranem i sunną, będąc religijnymi autorytetami, interpretują, czy dane zachowanie

jest dla muzułmanów zgodne z nauką (i prawem) islamu, czy też nie jest. Religijne inter -

pretacje tego, co wolno, a czego nie wolno muzułmaninowi są tak daleko idącymi próba -

mi opisania i zamknięcia w hermetyczne pudełka całego świata Boga, że wydają się dla

niemuzułmanina wręcz całkowicie nieprawdopodobne. 

634 Poniżej, jedynie w celu zrozumienia przez nie muzułmanów jak skomplikowane i dro -

biazgowe potrafi być prawo islamu, zamieszczam kilkanaście współczesnych, losowo wy-

branych zagadnień interpretacji prawnych, uczonych prawa islamu, opartych na Koranie

240240



i
 

sunnie (hadisach). Rozbudowane niekiedy interpretacje prawne dotyczą, np. takich za -

gadnień jak: 

(kolejność alfabetyczna)

- Dlaczego dotknięcie psa, gdy jest mokry powoduje, że dłoń staje się nieczysta, podczas gdy

dotknięcie suchego psa nie powoduje nieczystości dłoni;

- Dlaczego miejsca po psich odchodach lub ślinie czy mokrej sierści muszą być oczyszczone

siedem razy: raz ziemią lub piaskiem i sześć razy wodą;

- Dlaczego muzułmanie mają nosić brody;

- Dlaczego muzułmanie nie mogą uczestniczyć w pogrzebach niemuzułmanów;

- Dlaczego muzułmanin musi cały czas pamiętać, że szatan jest tuż obok, gdziekolwiek muzuł -

manin się znajduje i cokolwiek robi oraz że również podczas jedzenia człowieka nie przepuści

okazji, aby napełnić swój żołądek, jeżeli wierny będzie jadł bez zachowania odpowiednich re -

guł jedzenia;

- Dlaczego muzułmanin nie może wynajmować lokalu innym na sklep sprzedający alkohol czy

papierosy;

- Dlaczego muzułmanin nie powinien dawać jałmużny niemuzułmaninowi;

- Dlaczego muzułmanin powinien preferować jedzenie ręką niż sztućcami i dlaczego nie chcąc

naśladować niewiernych, należy trzymać sztućce na odwrót niż oni: czyli widelec w prawej

ręce, a nóż w lewej;

- Dlaczego muzułmaninowi nie jest dozwolone buntowanie się przeciwko temu, kto posiada

władzę;

- Dlaczego muzułmaninowi nie wolno składać niemuzułmaninowi życzeń z okazji niemuzuł -

mańskich świąt;

- Dlaczego nieważne jest małżeństwo z mężczyzną, który się nie modli;

- Dlaczego przestrzeganie praw świeckich powoduje, że przestaje się być muzułmaninem;

- Dlaczego przyjmując islam, należy zmienić swoje imię, jeżeli jego brzmienie kojarzy się

z inną religią;

- Jak muzułmanie mają postępować w krajach niewiernych (niemuzułmanów).

635 Muzułmanie uważają, że prawo wynikające z Koranu i sunny stanowi nieograniczony

autorytet jako dane ludziom przez Boga Allacha, i stoi znacznie wyżej ponad wszelkimi

ludzkimi prawami czy obyczajami wynikającymi jedynie z ludzkiego intelektu czy ludzkich

doświadczeń. Dlatego tak silnie regulują prawem religijnym każdy aspekt życia człowieka,

korzystając z olbrzymiego bogactwa sunny. (Odpowiada to w pewien sposób chrześcijań -

skiej chęci rozwiązywania wszelkich ludzkich bolączek przy pomocy tekstów zawartych

w świętej dla chrześcijan Biblii). 

636
 

W najgorszej sytuacji znajdują się jednak współcześni umiarkowani muzułmanie, dla

których tak restrykcyjne prawo religijne stanowi zbytnią przesadę – potrzebują oni religii

i
 

Boga nie aż tak silnie ingerujących w każdy aspekt ich normalnego, ludzkiego życia.

Największy dla nich problem stanowi to, że tradycyjny i fundamentalny islam chce ich

traktować jako „niezbyt gorliwych muzułmanów” czy wręcz odstępców od wiary, co w tra -

dycyjnym islamie karane jest śmiercią, jako znacznie gorsze niż bycie „jedynie” niewier -

nym. 

241241



637

 

Warto także wspomnieć o obowiązujących we współczesnym świecie islamu zasa -

dach wynikających z prawa szariatu, a dotyczących handlu i pieniądza. Bezpośrednio

z
 

Koranu wynika co prawda zezwolenie Boga Allacha ludziom na handel, ale już nie na li -

chwę (riba – pożyczanie na procent nie tylko pieniędzy, ale uzyskiwanie jakichkolwiek od -

setek). Dodatkowo brany jest pod uwagę również zakaz wszelkiego hazardu i gier loso -

wych, w których wynik jest przypadkiem. Połączenie tych zakazów spowodowało powsta -

nie, skądinąd dość sprawiedliwego społecznie, modelu bankowości oraz ubezpieczeń is -

lamskich.

638
 

Bankowość islamska (rozwinęła się współcześnie dopiero od ok. lat 70. XX w.) odrzuca po -

jęcie oprocentowania. Bank finansuje konkretny projekt ze środków własnych i wraz z inicjato -

rem projektu uczestniczy w zyskach lub stracie zgodnie z zawartą wcześniej umową. Z kolei

wkłady oszczędnościowe klientów są inwestowane przez bank, przy czym jeżeli inwestycja

przyniesie straty, bank gwarantuje zwrot pełnego wkładu. Banki najczęściej inwestują pieniądze

klientów w papiery wartościowe, złoto, srebro i stabilne waluty. System bankowy oferuje pełną

obsługę w zakresie prowadzenia rachunków bieżących, wydawania kart płatniczych oraz udzie -

lania nieoprocentowanych pożyczek, gdzie klient ponosi jednak opłatę operacyjną. Jednocze -

śnie brak jest odsetek za zwłokę – bank często może naliczyć karę finansową za opóźnienie

(jako zniechęcenie dłużnika do pozostawania w zwłoce), ale musi ona być przekazana w cało -

ści na cele charytatywne i nie może stanowić przychodu banku. W przypadku czasowego braku

możliwości spłaty kredytu (np. utrata pracy), bank jest zobowiązany do prolongaty spłaty kredy -

tu.

639 Równocześnie, Podręcznik Islamskiej Bankowości – zbiór zasad dotyczących instytucji fi -

nansowych działających na terenie państw islamskich, opracowany przez najwyższych rangą

teologów i ekonomistów islamskich – zabrania jako niezgodnego z prawem szariatu obciążania

pieniądza jakimkolwiek ryzykiem. Powoduje to, że bankowość islamska oraz firmy ubezpiecze -

niowe nie mogą zawierać żadnych umów, w których ostateczny wynik jest nieznany – nie mogą

spekulować powierzonym jej pieniądzem – nie istnieją więc np.: opcje, kontrakty ‘futures’ czy

handel spekulacyjny akcjami. Powoduje to dużo pozytywnych skutków społecznych poprzez

większą stabilizację gospodarki – kapitał staje się mniej spekulacyjny, a inwestowany jest

w materialną, fizyczną sferę gospodarki.

640 Przypominam, że silny kryzys roku 2007/2008, wywołany został właśnie sztuczną spekula -

cją nieistniejącego dodatkowo fizycznie pieniądza przez bankowość świata Zachodu. To ban -

kierzy świata zachodniego, dbając wyłącznie o swoje długoplanowe zyski, mają realną władzę

nad większością dzisiejszego świata, mogąc niemal dowolnie wpływać na gospodarkę i tym sa -

mym na politykę poszczególnych państw. Bankowość islamska, stojąc „bliżej ziemi” i starając

nie dać się dominować wpływom zachodnim, bliższa jest idei sprawiedliwości społecznej. (I nie

ma znaczenia, że islam chce to, co dobre, umocowywać „jedynie” w Bogu – tam, gdzie Kościół

Radości ISTNIENIA może wyrazić swoje uznanie dla rozwiązań przyjaznych ludziom, tam to czyni).

641
 

Podobnie do systemu bankowości islamskiej rozwiązana jest sprawa islamskich ubezpie -

czeń. W systemie tym nie istnieją firmy przyjmujące składki ubezpieczanych, oferując w zamian

gwarantowane ubezpieczenie uwzględniające już zysk ubezpieczyciela. To sami ubezpieczani

wnoszą dobrowolne wkłady do wspólnej puli, będąc jednocześnie cały czas właścicielami tych

wkładów. Wkłady mogą być inwestowane, nadwyżki mogą być wypłacane. W momencie zaist -

nienia jakiegoś zdarzenia losowego u któregoś z ubezpieczanych, grupa decyduje na przekaza -

nie mu dobrowolnej darowizny pokrywającej koszty zdarzenia. Operator takiego funduszu po -

242242



biera wynagrodzenie za administrowanie i inwestowanie środków stanowiące ich procent lub/i

procent wypracowanej nadwyżki.

HISTORIA. EKSPANSJA ISLAMU

642
 

Islam, podobnie jak chrześcijaństwo, rozprzestrzeniał się na świecie przede

wszystkim poprzez narzucanie go innym narodom siłą. Tak jak w przypadku

chrześcijańskiego Kościoła katolickiego, celem rządzących nie były same nakazy

religii głoszenia jej innym i zdobywania świata dla danego Boga, ale przede

wszystkim chęć władzy, bezwzględnej dominacji, zdobywania, łupienia innych

narodów i długotrwałego ekonomicznego i politycznego uzależniania ich od siebie. 

Religia istniała „przy okazji”, wspaniale jednak uświęcając zabieranie innym oraz

pomagając trzymać silną ręką całe społeczności, wiążąc wypełnianie nakazów

władcy z wieczną nagrodą lub karą dla duszy po śmierci.

643 Arabowie w momencie nauczania Mahometa stanowili zlepek osobnych, słabo zorga -

nizowanych pasterskich plemion. Zjednoczeni jednak wokół nowej religii islamu, a po

śmierci Mahometa (632 r.) prowadzeni przez kolejnych wodzów, zaczęli wychodzić poza

teren Półwyspu Arabskiego. Nowa religia pozwalała im bez żadnych skrupułów zdobywać

świat dla siebie. Napadali więc na kolejne krainy, wykorzystując osłabienie Bizancjum

i Persji, toczących ze sobą silnie wyniszczającą dwudziestosześcioletnią wojnę. Połącze -

ni religią nakazującą im podbijać świat „niewiernych” w imię najwyższego Boga Allacha,

Arabowie zaatakowali obydwa te mocarstwa, szybko przejmując tereny całego rozległego

imperium Sasanidów – Persji (633–651 r.) oraz tereny Bizancjum. Oprócz Persji, zdobyli

kolejno: Syrię i Palestynę (634–640 r.), Egipt (640–645 r.), Cypr (649 r.), Armenię/ Kau -

kaz (654 r.), Rodos (655 r.), część Azji Mniejszej (659 r.), dorzecza Amu-darii i Syr-darii

(Azja Środkowa) – Afganistan oraz dolinę Indusu – Pakistan (659–714 r.), północną Afry -

kę (698–709 r.), Hiszpanię (711–714 r.), tereny południowej Francji (719–759 r.), Sardy -

nię (760 r.), Baleary (798 r.), Kretę (823 r.), Korsykę i Sardynię (831–878 r.).

644 Samej stolicy chrześcijańskiego Bizancjum, Konstantynopola, nie udało się Arabom

nigdy zdobyć mimo kilkukrotnych ataków i oblężeń – umożliwiło to przetrwanie i dalszy

rozwój wschodniego chrześcijaństwa (Konstantynopol został zdobyty dopiero przez is -

lamskich Turków osmańskich w 1453 r.). Marsz Arabów i islamu w Europie Zachodniej

powstrzymał w 732 r., w bitwie pod Poitiers frankoński władca Karol Młot, z kolei ekspan -

sję w Azji Środkowej powstrzymali w 751
 
r. Chińczycy, staczając z Arabami bitwę nad

rzeką Tałas (dzisiejszy Kirgistan).

645
 

Wraz z arabskim podbojem rozległych obszarów ówczesnego świata, następowała is -

lamizacja i arabizacja zdobywanych terenów. Arabowie, jako zwycięzcy, narzucali swoje

religijno-społeczno-prawne zasady, przejmując jednak od podbijanych ludów te wartości,

których im brakowało: wzorce bizantyjskiej organizacji państwowej, dorobek nauki i filozo-

fii greckiej i perskiej, literatury, architektury, sztuki zdobniczej.

243243



646

 

Na podbijanych kolejnych terenach wielonarodowego Bizancjum, w narzucaniu rzą -

dów pomagał Arabom fakt, że żyjące tam społeczności często przyjmowały ich jako „lep -

szych” od poprzednich, chrześcijańsko-bizantyjskich okupantów – ich wysokiego ucisku

fiskalnego oraz religijnych prześladowań chrześcijańskich „heretyków”. To powodowało,

że np. ludność Syrii, Egiptu czy części Mezopotamii wręcz przychylnie odnosiła się do

Arabów, uzyskując możliwość płacenia niższych niż poprzednio podatków. Arabowie byli

świadomi swojego postępowania, i to, wraz z dobrą samoorganizacją wynikającą z bar -

dzo karnej religii, przyczyniało się do ich zwycięstw.

647
 

Podbijanym narodom wyznającym monoteizm (tolerowanym przez Arabów: chrześci -

janom, żydom i również perskim zaratusztranom), dawano jasny wybór: albo przechodzi -

cie na islam, albo płacicie wyższe podatki za „ochronę” ( dżizja – podatek pogłowny, oraz

charadż – podatek od ziemi). Z kolei narody politeistyczne nie miały już żadnego wyboru

– musiały przyjąć islam, o ile chciały zachować życie. Przyjęcie islamu oznaczało równo -

cześnie przyjęcie języka arabskiego, ponieważ Arabowie traktowali Koran jako słowo -

-w-słowo przekaz Boga, zabraniając w związku z tym jakichkolwiek jego tłumaczeń. Do -

datkowo język arabski został narzucony w administracji i sądownictwie całego imperium.

648 W 661 r. władzę nad społecznością Arabów objął ród Umajjadów, sytuując stolicę

swojego islamskiego imperium (kalifatu) w syryjskim Damaszku. W 750 r. władzę nad ka -

lifatem przejął ród Abbasydów, panując przez następne 500 lat, do podboju Mongołów.

Abbasydzi przenieśli stolicę imperium do Bagdadu (dzisiejszy Irak).

649 Na terenie całego kalifatu, dzięki zyskom z wysokiej produkcji rolnej uzyskiwanej po -

przez rozbudowane systemy nawadniania pól, dynamicznie rozwijały się miasta i handel.

Sprzedawano towary z całego ówczesnego świata – kupcy islamscy byli wszechobecni:

od Hiszpanii do dalekiej Azji Wschodniej, od Bałtyku po Afrykę Zachodnią i Wschodnią.

Z terenów imperium pochodziły: tkaniny, pachnidła, wyroby skórzane, szkło, broń. Z Chin

przywożono: jedwab, porcelanę, papier; z Indii: drogie kamienie i przyprawy; z Europy

Środkowej i Wschodniej: futra, barwniki i niewolników; z Afryki Zachodniej: niewolników,

złoto, pachnidła. Z tworzonych nowych islamskich miast na wschodnim wybrzeżu Afryki:

Mogadiszu (Somalia), Mombasa (Kenia), Kilwa (Tanzania), Sofala (Mozambik), przywo -

żono: złoto, przyprawy i kolejnych niewolników. Kupcy arabscy dotarli też do Indonezji

(dzisiaj ok. 230 000 000 muzułmanów, tj. 87% społeczeństwa) i Malezji (61%), po drodze

zasiedlając Malediwy (99%).

650
 

Obecne w arabskim imperium wpływy wielu kultur i cywilizacji, łączonych nowymi reli -

gijnymi zasadami, przekładały się na rozwój wspólnej już, islamskiej myśli filozoficznej, li -

teratury, nauki i architektury. W IX w. w Bagdadzie utworzono najważniejszą z klasycz -

nych akademii arabskich – Dom Mądrości, tłumaczącą na język arabski filozoficzne i na -

ukowe dzieła największych filozofów greckich, uruchamiając wcześniej dużą bibliotekę –

Skarbnicę Ksiąg Mądrości. Następował silny rozwój nauk – matematyki, astronomii, geo -

grafii, socjologii, a także filozofii, twórczości literackiej i poezji, co sprawiało, że w rozwoju

cywilizacyjnym ówczesny islam znacznie wyprzedzał równoległe mu chrześcijaństwo od -

notowujące w tym okresie ponurą „zapaść” mrocznych wieków średniowiecza.

244244



651

 

Myśl islamu była przyjmowana w chrześcijańskiej Europie – np. dzieła Ibn Ruszda

(Awerroesa), dotyczące filozofii Arystotelesa, dzięki którym, po przetłumaczeniu ich na ła -

cinę, Europejczycy poznali klasyczną logikę grecką oraz komentarze Awerroesa, co miało

silny wpływ na europejską myśl naukową i filozoficzną, czy dzieło Ibn Sina (Awicenny) –

Kanon medycyny , używany jako podręcznik w europejskich uczelniach medycznych do

końca XVIII w.

652
 

Szczyt rozwoju cywilizacji islamskiej przypadał na wiek X–XII, później nastąpiło poli -

tyczne osłabienie kalifatu, do czego przyczyniły się m.in. podziały imperium powodowane

wzrostem znaczenia i samodzielności lokalnych dynastii.

653
 

Istotne znaczenie dla ekspansji islamu w kolejnych wiekach miały ludy tureckie. Tu -

reckiego pochodzenia dynastia Ghaznawidów (977–1186) panowała na obszarze dzisiej -

szego Afganistanu, Azji Środkowej i północnych Indii, atakując cały czas tereny Indii, gra -

biąc je i uzyskując w ten sposób gigantyczne łupy wojenne oraz uprowadzając tysiące

jeńców sprzedawanych potem jako niewolników. Zarządzający tym obszarem w latach

998–1030 namiestnik emira, Mahmud, dzięki tego typu napadom, zdobył dla siebie w ca -

łym świecie ówczesnego islamu miano wielkiego wojownika dżihadu (świętej wojny isla -

mu) przeciwko niewiernym. Przedstawiając się najwyższemu władcy, kalifowi, jako głębo -

ko wierzący sunnita, śląc mu hojne dary po każdej kolejnej, krwawej wyprawie wojennej,

otrzymywał od niego wiele honorów, a w końcu najwyższy możliwy tytuł sułtana.

654 Rządzące powstałym w ten sposób sułtanatem nowe dynastie, na przełomie XII/XIII

w., napadały na kolejne tereny Indii, zdobywając rozległe tereny na północy – od Indusu

(Pendżabu, dzisiejszy Pakistan) do Bengalu (dzisiejszy Bangladesz), tworząc tzw. sułta -

nat Delhijski (1206–1526). Od 1526 roku panowanie nad terenami sułtanatu przejęli tzw.

Wielcy Mongołowie – również islamscy władcy pochodzenia turecko-mongolskiego, przej-

mując dodatkowo w XVII w. władanie praktycznie nad całym terenem Indii. Dopiero, ist -

niejące w latach 1674–1818 (do napadu na Indie Brytyjczyków), hinduskie państwo – Im-

perium Marathów, położyło kres silnej ekspansji islamu w Indiach. Dzisiaj w Indiach żyje

ok. 185 000 000 muzułmanów (14,2% społeczeństwa), w Pakistanie ok. 200  000  000

(96,4% społeczeństwa), a w Bangladeszu ok. 140 000  000 (89% społeczeństwa).

655
 

Z kolei z terenu obszaru dzisiejszej Turcji, na początku XIV w. zaczęło dynamicznie

rozwijać się islamskie Imperium Osmańskie, przejmując stopniowo władanie nad całą

Azją Mniejszą i obszarami Afryki Północnej, Palestyny, Syrii, Mezopotamii oraz Europy

Południowo-Wschodniej (tereny dzisiejszej: Grecji, Bułgarii, Albanii, Bośni, Serbii, Rumu -

nii, Węgier, Ukrainy, częściowo Rosji i Kaukazu). W 1453 r. islamscy Osmanowie zdobyli

ostatecznie (po 800 latach islamu) twierdzę Konstantynopola (dzisiejszy Stambuł) – stoli -

cę wschodnio-chrześcijańskiego imperium Bizancjum. Imperium Osmańskie przetrwało

do 1922 r. 

656
 

Islamskie podboje Arabów oraz Turków nie miały nic wspólnego z Bogiem.

Mimo że podboje te uzasadniano rzekomymi nakazami Boga, to wynikały one

wyłącznie z ludzkiej żądzy władzy.
 

245245



Zdobyć, głosić islam, przejąć dla siebie, wykorzystać, władać – identycznie jak

chrześcijaństwo, tyle że chrześcijaństwo chęć zdobywania dla siebie świata

nazywało ewangelizacją, a islam – dżihadem – świętą wojną w imię szerzenia 
i umacniania islamu.

REFLEKSJA NAD WSPÓLNYM ŚWIATEM

657
 

Muzułmanie, będąc u siebie, mają oczywiste, pełne prawo do wyznawania przez sie -

bie religii islamu, jak i do ustalania swoich praw. W momencie jednak, kiedy wchodzą na

teren innych, muszą się zastanowić nad tym, w co wierzą. Czym innym jest bowiem sama

bogata ludzka kultura i tradycja wyrosła z wyznawanej przez pokolenia przodków religii,

a
 

czym innym jest ślepa wiara w wąski, wykrojony przez objawienia Mahometa, subiek -

tywny obraz świata. I nie ma znaczenia, że obraz ten chce się uważać za jedyną i skoń -

czoną prawdę gigantycznego świata Boga. Różnorodny świat Boga nie da się objąć w ca-

łości sztywnymi zasadami dogmatycznego islamu zbudowanymi na bazie Koranu czy

sunny. Tym bardziej, jeżeli uprawniają one wiernych do atakowania, prześladowania i za -

bijania innych – i to jeszcze w imię Boga! 

658 To, co Bóg przekazał Mahometowi 1 400 lat temu, odpowiadało temu, co ówcześni lu-

dzie w społeczności Mahometa byli w stanie zrozumieć. To, co Bóg mówi całemu ogrom -

nemu światu dzisiaj poprzez rozwój cywilizacyjny naszego gatunku, rozwój nauki i rozwój

różnorodności, jest kontynuacją Boskiego przekazu dla świata. Ten, kto chce dzisiejszy

przekaz ignorować, obraża Boga, próbując odbierać Stwórcy najwyższą pozycję w całym

dziele stworzenia, uważając, że jest od Niego mądrzejszy, chcąc na wieki już akceptować

jako skończony i zamknięty przekaz Boga jedynie to, co twierdzi Koran słowami proroka

Mahometa. 

659 Kto jak kto, ale to przede wszystkim właśnie muzułmanie powinni zdawać sobie

doskonale sprawę z tego, że Bóg, Allach jest ponad wszystkimi myślami, słowami

i czynami wszystkich ludzi (również i proroków, choćby ich chcieć uznawać za

ostatnich) oraz jest całkowicie ponad czasem i przestrzenią człowieka, i to

JEDYNIE sam Bóg decyduje, kiedy, co oraz w jaki sposób

 chce ludziom przekazać.

660 Koran, Sura Al-Bakara, Krowa, 2:106   [BIBLIOGRAFIA 1]

Kiedy znosimy jakiś znak, albo skazujemy go na zapomnienie,
przynosimy lepszy od niego lub jemu podobny.

Czyż ty nie wiesz, że Bóg jest nad każdą rzeczą wszechwładny?!

661
 

Dlatego muzułmanie, podobnie jak i chrześcijanie, muszą się zdecydować, czy chcą

nadal ślepo i bezrefleksyjnie trwać w tradycji słowa przekazanego ustami swoich proro -

ków, odpowiednio: Mahometa i Jezusa, zawartych w Koranie czy Biblii, uznanych następ-

nie wyłącznie przez samych siebie za „święte” , czy też chcą wielbić Boga szerzej – natu -

ralnie, czyli najbardziej prawdziwie! – dostrzegając dzisiejszy przekaz Stwórcy, nie dając

się przy tym manipulować i wykorzystywać ludziom chcącym poprzez religię wciąż trzy -

mać władzę zniewolenia.

246246



662

 

Wartości islamu potrafią być piękne, ale wyłącznie wtedy, kiedy służą człowiekowi,

a
 

nie nienawiści, żądzy władzy, cierpieniu i śmierci niewinnych istot bożych zabijanych

w
 

imię islamu! Nie da się jednak Koranu i islamu podzielić na część 1 – dla tych

„dobrych”, i część 2 – dla tych „złych”. I to jest największy dzisiejszy problem zarówno sa -

mego islamu, jak i przede wszystkim całej reszty świata z islamem sąsiadującej. Tak jak

nie da się podzielić cząsteczek wody na „dobry” tlen i „zły” wodór, tak nie da się

podzielić Koranu – islamu. Stanowi on całość i jego przekaz jest jasny – CAŁY

ŚWIAT WYŁĄCZNIE DLA WYZNAWCÓW ISLAMU . Nie ma drugiej drogi dla tych,

którzy chcą wyznawać islam fundamentalnie, a NIE DA SIĘ WYZNAWAĆ ISLAMU

NIEFUNDAMENTALNIE, bo wówczas… przestaje się wyznawać islam. 

663
 

Dlatego to społeczeństwa świata islamskiego, o ile chcą być normalnymi, takimi sa -

mymi jak inni ludźmi wspólnego dla całej Ziemi, świata Boga, powinny czym prędzej

same się z tym problemem uporać, zrzucając kajdany religijnego zniewolenia, tak jak

wcześniej uczyniły to wyrosłe na gruncie chrześcijaństwa społeczeństwa Zachodu. Moż -

na być wspaniałym człowiekiem i żyć według wspaniałych zasad, nie nazywając się ani

muzułmaninem, ani chrześcijaninem, ani hindusem, a będąc po prostu człowiekiem i ży -

jąc jak człowiek: w pełni uczciwie i godnie. Wolność jednak kosztuje, pojawiają się różne

problemy społeczne. Ale zdecydowanie warto być wolnym i móc w pełni samemu decy -

dować o swoich osobistych wyborach, umocowanych jednak przecież całkowicie w nad -

rzędnej woli sprawiedliwego Stwórcy.

664 Nikt nie zabrania wam stosować waszych zasad sprawiedliwości społecznej zapropo -

nowanej ustami proroka Mahometa – ale nie róbcie tego pod płaszczykiem sztywnych

i niezmiennych po kres istnienia dzieła stworzenia, zasad religii i niesprawiedliwości dla

całości gatunku ludzkiego, a w przyszłości również dla wszystkich innych istot rozumnych

całego wszechświata Boga! Czyńcie to natomiast pod sztandarem wspólnego człowie -

czeństwa, sławiąc imię wspólnego dla wszystkich Boga. Nazywajcie przy tym Boga Alla -

chem – dlaczego nie? Bóg jest jeden, choć ma ciągle jeszcze wiele imion jako pamiątki

z dotychczasowej ery istnienia ludzkości.

665 Wszystkie dotychczasowe religie świata mają swoje i dobre, i złe strony. Dlatego żad -

na z nich nie jest idealna. Żadna też nie daje odpowiedzi, która najpełniej przybliżałaby

ludziom Boga. Jedynie koncepcja Boga wspólnego dla całości Jego dzieła stworzenia wy-

daje się najbliższa prawdzie obiektywnej dla całego świata. Bóg nie rządzi światem przez

ludzkie słowa (nawet proroków), a przez swoje Boskie czyny: poprzez dzieło stworzenia

i
 

poprzez naturę oraz poprzez odpowiednie przepływy energii i czasu. Można nadal słu -

chać słów Mahometa czy Jezusa, ale z naturalnej, wspaniałej różnorodności świata wy -

raźnie widać, że prawda Boga leży gdzieś dalej, szerzej, znacznie wychodząc poza prze -

kazy tych proroków.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: STOSUNEK DWÓCH NAJWIĘKSZYCH RELIGII ŚWIATA DO SIEBIE. NA STYKU RÓŻNIC, (...):

 
866–912]

 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: APEL KOŚCIOŁA RADOŚCI ISTNIENIA DO WSZYSTKICH RELIGII ŚWIATA – DECYDENTÓW I WYZNAWCÓW:

 

80]

247247



666

 

Hinduizm

Powstanie: ok. XV w. p.n.e.;

Wyznawcy: ok. 1
 

137
 

000
 
000 (15% ludności świata);

Zasięg: Indie, Azja Południowa.

Kraje, w których wyznawany jest hinduizm (wg Central Intelligence Agency US, 2019 r.): Nepal (81% populacji kraju wyznaje
hinduizm); Indie (80%); Mauritius (49%); Fiji (28%); Gujana (25%); Bhutan (22%); Trynidad i Tobago (18%); Sri Lanka (13%);
Bangladesz (10%); Malezja (6,3%); Singapur (5%); Australia (1,9%); Indonezja (1,7%); Kanada (1,5%); Wlk. Brytania (1,3%);
oraz Nowa Zelandia, Zjednoczone Emiraty Arabskie, Kuwejt, Oman, Belize.

Hinduizm jest bardzo zróżnicowanym systemem wierzeń i praktyk religijnych obejmują -

cym dużą liczbę lokalnych religii i sekt wyrosłych przez wieki na gruncie obszernej mitolo -

gii hinduskiej. Nie posiada ani założyciela, ani sprecyzowanych zasad wiary, doktryny,

form kultu, zhierarchizowanych kapłanów czy władz religijnych. Istnieją jednak przewodni-

cy duchowi – guru – oraz nauczyciele – swamini. Hinduizm od zamierzchłych czasów

kształtuje się w oparciu o Wedy – najstarsze spisane hinduskie wierzenia, mity i legendy,

uznawane za najświętsze teksty, księgi wiedzy, które – jak wierzą Hindusi – zostały im

dane przez Boga na początku stworzenia.

Hinduizm mówi o jednym Bogu, choć reprezentowanym przez dowolnie dużą liczbę

bóstw; uznaje, że każda wiara prowadząca do Boga jest wiarą dobrą. Hindusi czczą jed -

no lub wiele bóstw zwykle podczas rytuałów modlitewnych prowadzonych w świątyniach

lub w swoich domach. Najpopularniejszymi bóstwami z najpowszechniej występującymi

kultami są bogowie: Wisznu – obecny w licznych wcieleniach ( awatarach), w tym

w dwóch najbardziej czczonych: Rama i Kriszna, oraz bóg Śiwa i  bogini  matka  Devi. Wie-

le licznych ruchów religijnych hinduizmu uważa swoich przywódców również za kolejne

awatary Wisznu. Popularnym bogiem, do którego kierowane są modlitwy, jest także za -

pewniający pomyślność – Ganesi, przedstawiany jako otyła postać z głową słonia.

Wisznu, Śiwa wraz z Brahmą (centralną postacią Boską w mitologii hinduskiej, choć nie -

zbyt szeroko rozpowszechnioną w obrzędowości) stanowią trzy emanacje Brahmana

(najwyższego Absolutu Boga) i tworzą trójcę – Trimurti, porównywaną czasem z chrześci-

jańską Trójcą Świętą. Każda z postaci Trimurti ma do spełnienia określoną rolę w cyklu

życia wszechświata: Brahma wszechświat stwarza, Wisznu go utrzymuje, a Śiwa go uni -

cestwia.

Hindusi uważają, że czas jest podzielony na cztery ery: od ery najwyższej moralności –

Satjajuga (najdłuższa era), do ery najniższej moralności – Kalijuga (najkrótsza era), która

to ma miejsce obecnie. Każda era ma trwać kilkaset tysięcy lat. Co kilka tysięcy lat Bóg

lub bogowie w postaci awatarów zstępują na ziemię, aby spełnić jakąś misję (np. ratować

świat przed moralnym upadkiem). W hinduizmie przez wieki istotną rolę pełniła astrologia

połączona z wiarą hindusów w przeznaczenie ( dajwam). Astrologia umożliwiała zarówno

odczytywanie przyszłości, jak i planowanie terminów, np. rytuałów religijnych czy działań

wojennych.

248248



Hinduizm promuje wartości: miłości, dobroczynności, współczucia i poszanowania życia –

z czego wynika wegetarianizm oraz związany z nim szacunek do krów (święte krowy) –

oraz oddanie Bogu i obowiązkom religijnym, w tym powinność życia w zgodzie z prawami

społecznymi (praca, rodzina, potomstwo). Promowane są również wartości: rozwoju wie -

dzy duchowej, prostoty, skromności, pokonywania pragnień i przywiązań, pozbywania się

żądz, prawdomówności, samokontroli, wolności od strachu, przebaczania innym. Hindu -

izm nakazuje nie krzywdzić innych, z wyjątkiem konieczności swojej obrony; każe rów -

nież traktować wszystkich ludzi jako równych, pochodzących jednakowo od Boga –

w
 

praktyce życia społecznego jednak przeczy temu system kastowy. 

Większość
 

Hindusów wierzy, że
 

dusza (atman), jest stworzona na podobieństwo Boga,

lecz nie jest jeszcze doskonała (choć jest nieśmiertelna i wieczna)
 
i
 
przechodzi przez

 
cykl

reinkarnacji (samsara)
 

– narodzin, śmierci i ponownych narodzin, wcielając się zarówno

w przedmioty, rośliny, zwierzęta, ludzi, jak i w kolejne byty wyższe. Celem życia religijne -

go Hindusów jest dążenie do wyzwolenia (moksha) duszy z cyklu narodzin i śmierci, choć

różne odłamy hinduizmu różnie postrzegają, zarówno czym dokładnie ma być wyzwolenie

duszy z cyklu inkarnacji, jak i jakie drogi (praktyczne sposoby) mają prowadzić do tego

celu.

Kolejne wcielenie duszy w hinduizmie ma wynikać ściśle z uczynków dokonywanych za

życia jednostki poprzez takie, a nie inne ukształtowanie swojej karmy (subtelnej formy

materii wiążącej się z duszą wskutek czynności ciała i umysłu, powodując uwięzienie du -

szy w cyklu narodzin i śmierci). W skrócie: za życie zgodne z zaleceniami religii – w na -

grodę – dostępuje się wcielenia lepszego w stosunku do obecnego, żyjąc jednak nie -

zgodnie z zaleceniami religii – za karę – otrzymuje się wcielenie gorsze. Ostatecznym ce-

lem wędrówki duszy ma być pełne zjednoczenie się z Absolutem Boga – Brahmanem.

Dlatego też wyznawcy hinduizmu odbierają swoje obecne życie i swój obecny (najczę -

ściej ciężki) los jako skutek złych uczynków popełnianych w poprzednim wcieleniu. Obo -

wiązujący w hinduizmie silny, niesprawiedliwy społecznie system kastowy znajduje pełne

oparcie w takim postrzeganiu świata przez poszczególne kasty. Religia nie daje żadnego

umocowania do buntowania się za swój zły los, obarczając odpowiedzialnością za obec -

ną niedolę, popełniane w poprzednim wcieleniu złe uczynki – „grzechy”. Każda więc

obecna – czy to dola, czy niedola, powinna być przez Hindusa odbierana jako w pełni

„zasłużona”.

System kastowy w hinduizmie rozwinął się na gruncie tradycji wprowadzonej przez Ariów

– jasnoskóre plemiona pochodzące z Azji Środkowej, które ok. 3
 
500–3

 
800 lat temu pod-

biły tereny dzisiejszych Indii. Ariowie na zdobytych obszarach wprowadzili swoje trzy pod-

stawowe klasy społeczne ( varna): bramini – kapłani; kszatrijowie – wojownicy, rządzący;

wajśjowie – rolnicy, rzemieślnicy, kupcy, oraz dodatkową czwartą, w stosunku do ciemno -

skórej ludności ziem podbitych, klasę śudrów – robotników i służących. Pierwotny podział

na varny, w praktyce społecznej kolejnych pokoleń hindusów stopniowo rozbudował się

do systemu kastowego. Dzisiejszy system kastowy obejmuje kilka tysięcy grup różnią -

cych się między sobą przypisanym do kasty zawodem, miejscem urodzenia czy zwycza -

249249



jami. Przynależność do kasty jest dziedziczna – porządek kastowy obowiązuje od urodze-

nia i nie da się z niego praktycznie wyzwolić. O pozycji społecznej decyduje więc pocho -

dzenie i związany z nim rodzaj wykonywanej pracy. W sferze wierzeń religijnych, niewy -

pełnianie rytuałów i nieprzestrzeganie tradycji obowiązujących w swojej kaście ma powo -

dować uzyskanie kolejnego wcielenia w niższej warstwie społecznej.

W ciągu rozwoju społeczeństwa hinduistycznego poza systemem pierwotnych varn pozo -

stawali tzw. „niedotykalni” – pierwotnie piąta grupa społeczna, stojąca najniżej w hindu -

skiej hierarchii społecznej. Niedotykalnymi stawało się np. potomstwo związków kastowo/

varnowo niedozwolonych czy osoby wykluczone z jakichś względów ze swojej społeczno-

ści. Za niedotykalnych uważano również osoby zajmujące się wykonywaniem wszelkich

prac uznawanych za nieczyste, jak: zabijanie zwierząt (rzeźnicy, rybacy), usuwanie pa -

dłych krów i krowich odchodów, sprzątanie ludzkich odchodów, pranie, ale także osoby

jedzące mięso bydła, świń czy ptactwa. Niedotykalni przez wieki pozbawieni byli większo-

ści praw społecznych przysługujących lepiej urodzonym. Można ich było również prak -

tycznie bezkarnie zabijać.

Niedotykalni stanowią dzisiaj ok. 15–20% populacji krajów, w których obecny jest hindu -

izm (np. Indie, Nepal i inne). Od połowy XX w. w Indiach zakazana jest prawnie jakakol -

wiek dyskryminacja ze względu na kastę, rasę, religię czy płeć, a niedotykalni otrzymali

miejsca w parlamencie, w urzędach czy uczelniach. Praktyka jednak życia społecznego,

w szczególności na obszarach wiejskich, wciąż znacznie odbiega od nakazów prawa

i bardzo jej daleko do standardów sprawiedliwości społecznej w rozumieniu świata za -

chodniego.

Hinduizm posiada bardzo obszerne zbiory tekstów i pism uznawanych za święte, choć

nie są one przez wyznawców traktowane w sposób ortodoksyjny (tak jak, np. Koran w is -

lamie czy Biblia w chrześcijaństwie). Najważniejsze dla ogółu Hindusów teksty to: 

• Wedy – tworzone ok. 1300 p.n.e (lub nawet od ok. 1700 p.n.e.) – 600 p.n.e, spi -

sane ok. 800 p.n.e. – 500 p.n.e., będące: zbiorem modlitewnych mantr recytowa -

nych przez kapłanów – braminów – podczas religijnych rytuałów składania ofiar,

opisami sposobów liturgii i wyśpiewywania mantr, zasadami rytuałów składania

ofiar oraz zbiorem zaklęć i formuł magicznych;

• Brahmany – powstałe w okresie ok. 600 p.n.e. – 300 p.n.e., tworzone przez licz -

ne szkoły wedyjskie komentarze do Wed, odnoszące się do rytuałów ofiarnych,

oraz Upaniszady – związane bardziej z zagadnieniami filozoficznymi i metafizycz-

nymi;

• poematy epickie: Ramajana (ok. 200 p.n.e. – 100 n.e.) – dzieje siódmego awata -

ra Wisznu – Ramy, oraz Mahabharata – tworzony od okresu wedyjskiego, spisy -

wany ok. 1–600 n.e. – olbrzymi epos opowiadający o dziejach starożytnych Indii,

do którego włączano wszystkie przypowieści i legendy uważane za wartościowe.

Mahabharata zawiera m.in. Bhagawad-gitę, odnoszącą się do nauk udzielanych

przez Krisznę – ósmy awatar Wisznu.

250250



667 Dżinizm (Jainism)

Powstanie: VIII–VI w. p.n.e.;

Wyznawcy: ok. 7
 

000
 

000;

Zasięg: Indie.

Dżinizm to religia/ filozofia nieteistyczna (odrzucająca pojęcie Boga w rozumieniu Boga

osobowego), wywodząca się z hinduizmu, zapoczątkowana przez Parsva w VIII w. p.n.e.,

rozwinięta następnie w VI w. p.n.e. przez Vardhamana Mahawira. 

Dżinizm promuje przyjaźń pomiędzy wszystkimi istotami zarówno żywymi, jak i materią

nieożywioną, wierzy w nieśmiertelność duszy i wieczność wszechświata. Celem Dżinizmu

jest dobro całego wszechświata.

Dżiniści wierzą, że do osiągnięcia oświecenia, czyli wyższego stanu osobistego rozwoju

umożliwiającego wyzwolenie się z cyklu reinkarnacji i osiągnięcie nirvany/ mokszy (wiecz-

nego uwolnienia), muszą przestrzegać rygorystycznych zasad, do czego w różnym stop -

niu zobowiązane są osoby świeckie oraz mnisi/ mniszki.

Główną zasadą dżinizmu jest niekrzywdzenie jakichkolwiek form życia (dżiniści są wege -

tarianami) oraz zachowanie surowej dyscypliny wewnętrznej: nieposiadanie, niesięganie

po to, co nie zostało dane, mówienie prawdy oraz czystość płciowa. Te zasady powodują,

że dżiniści prowadzą bardzo ascetyczny tryb życia oraz przede wszystkim odrzucają ja -

kąkolwiek przemoc.

Wierni prowadzą życie pełne wyrzeczeń oraz poszanowania wszelkich żywych stworzeń.

Mnisi są również znani z delikatnego usuwania miękką miotełką napotkanych na swojej

drodze owadów. Część z mnichów sekty Digambarów w ogóle nie używa ubrań i zupełne

zrezygnowała z posiadania jakiejkolwiek własności.

Ciekawą cechą dżinizmu jest pogląd, że żaden pojedynczy opis zagadnienia nie jest

w stanie zawierać prawdy, ponieważ zarówno czas, miejsce i warunki obserwacji mają

wpływ na efekt tej obserwacji czy osądu zdarzenia. Człowiek nie jest w stanie ogarnąć

całości rzeczy, może tego dokonać jedynie istota wszechwiedząca (Kevala). Dlatego ja -

kiekolwiek rozważania ludzkie powinny być prowadzone z uwzględnieniem różnych punk-

tów widzenia, dopiero wtedy dających sumarycznie bardziej pełny osąd rzeczy. Z takiej

otwartej postawy wynika także niedogmatyczne podejście Dżinistów do innych wyznań/

religii.

Podstawowe pisma święte dżinistów to: Purvas, Anga oraz Angabahyja. Każda ze szkół

dżinizmu posiada własny kanon pism i komentarzy.

Wyznawcy dżinizmu stanowią bardzo wpływową mniejszość religijną w społeczeństwie

Indii.

251251



668 Buddyzm 

Powstanie: VI–V w. p.n.e.;

Wyznawcy: ok. 538
 

000
 

000;

Zasięg: Azja Południowa, cały świat.

Kraje, w których wyznawany jest buddyzm (wg Central Intelligence Agency US, 2019 r.): Kambodża (97% populacji kraju wy -
znaje buddyzm); Tajlandia (95%); Birma (88%); Butan (75%); Japonia (buddyzm połączony z shintoizmem) (70%); Sri Lanka
(70%); Tajwan (buddyzm połączony z taoizmem) (68%); Laos (65%); Mongolia (53%); Singapur (33%); Malezja (20%); Makao
(17%); Korea Płd. (16%); Nepal (9%); Wietnam (8%); Australia (2,4%); Kanada (1,1%); USA (0,7%); oraz: Rosja, Francja, Wlk.
Brytania, Szwecja, Kazachstan, Nowa Zelandia, Brunei, Belize.

Buddyzm to religia/ filozofia nieteistyczna (odrzucająca pojęcie Boga w rozumieniu Boga

osobowego), wywodząca się z hinduizmu, zainspirowana przez nauki Siddhartha Gauta -

ma, znanego również jako Gautama Budda. Już w ciągu kilku stuleci od swojego po -

wstania buddyzm zyskał ogromną popularność w wielu częściach Azji, choć od ok. XII  w.

n.e. zniknął całkowicie z Indii, będąc tam początkowo mocno rozpowszechniony. Od XX

w. buddyzm, poza Azją, jest obecny również w Europie oraz w Ameryce Północnej i Ła -

cińskiej, choć jego popularność w świecie Zachodu wynika bardziej z  uświadamianej so-

bie w tych społeczeństwach potrzeby indywidualnego rozwoju duchowej strony życia

w ucieczce od cywilizacyjnego konsumpcjonizmu, niż z  praktykowania typowych trady -

cyjnych form buddyzmu.

Buddyzm od zawsze posiadał bardzo luźną strukturę, dlatego istnieje wiele jego szkół

i sekt, często różniących się w interpretacji natury Buddy i jego nauk oraz co do tego czy

i w jakim stopniu można dostąpić oświecenia – czy jest ono dostępne dla wszystkich, czy

jedynie dla nielicznych, czy dla mnichów, czy dla osób świeckich. Każda ze szkół i sekt

posiada własne doktryny, praktyki i pisma. Każda z nich ukształtowała się na gruncie in -

nych lokalnych tradycji i kultur. Wszystkie jednak łączy wizja dążenia do duchowego

oświecenia, m.in. poprzez dokonywanie dobrych czynów i pielęgnowanie dobrych myśli

oraz medytację.

Twórca buddyzmu, Siddhartha Gautama, urodził się w rodzinie książęcej w Nepalu, ok.

560 r. p.n.e. Część życia spędził w przepychu i luksusie, jednak w wieku 29 lat uświado -

mił sobie, że wszyscy bez wyjątku podlegają cyklowi narodzin, chorób, ciągłego cierpie -

nia i śmierci. Kilka lat spędził w towarzystwie hinduistycznych nauczycieli, szukając, po -

przez ascezę, medytację i jogę spokoju wewnętrznego oraz oświecenia. Stwierdził jed -

nak, że ani życie w przepychu, ani w skrajnej ascezie nie pozwala znaleźć prawdy i obrał

drogę pośrednią, poszukując odpowiedzi w swojej świadomości. Jak głosi tradycja, po

kilku tygodniach medytacji osiągnął stan oświecenia, nirwany, wyzwolenia z namiętności

i cierpień, stając się buddą (przebudzonym, oświeconym).

Budda zaczął nauczać innych, nakłaniając ich do poszukiwania oświecenia poprzez wy -

branie „drogi pośredniej” i następnie poprzez realizację tzw. Czterech Szlachetnych

Prawd:

1. Każda sfera życia człowieka stanowi cierpienie; 

2. Powodem cierpienia są pragnienia;

252252



3. Zniszczeniem cierpienia jest zniszczenie pragnień;

4. Drogą do zniszczenia cierpienia jest Szlachetna Ośmiostopniowa Ścieżka (wła -

ściwy pogląd, właściwe postanowienie, właściwa mowa, właściwe działanie, wła-

ściwy żywot, właściwe dążenie, właściwe skupienie, właściwa medytacja).

Cztery Szlachetne Prawdy stały się podstawą doktryny buddyzmu jednakowo łączącej

wszystkie szkoły buddyjskie. Dodatkowo wspólne dla wszystkich szkół są również Trzy

Cechy Istnienia i Dwanaście Ogniw Współzależnego Powstania.

Słowo Budda oznacza „przebudzony”, dlatego głównym celem buddystów jest dążenie

do transformacji umysłu, do zrozumienia, przebudzenia, oświecenia, co ma przełożyć się

na wyrwanie się z ciągłego cyklu narodzin i śmierci ( sansara). W momencie przebudze -

nia się znikają: żądza, pragnienie, gniew, ułuda i pojęcie „ja”.

Buddyzm odrzuca hinduskie pojęcie niezmiennej duszy ( atman), jako wcielającej się

w kolejnych żywotach w kolejne wcielenia podlegające prawu karmy ( karman), uważając,

że nie istnieje nic stałego – w tym dusza, uważa jednak, że karma (uczynki życia) ma

wpływ na życie kolejne. Buddyści wierzą, że podejmowane przez nich działania skutkują

efektami tak w tym, jak i w kolejnym życiu, choć dokonane działanie nie powoduje za -

wsze z góry określonego skutku. Buddyzm odrzuca również hinduski, niesprawiedliwy

społecznie system kastowy.

Według buddyzmu istnieje 6 głównych światów cyklu (sansary) narodzin i śmierci :

– świat istot piekielnych;

– świat głodnych duchów;

– świat zwierząt;

– świat ludzi;

– świat półbogów;

– świat bogów (wielopoziomowy).

Można wyróżnić dwie główne, podstawowe tradycje buddyzmu:

• Theravada – najstarsza szkoła buddyjska, jest praktykowana głównie na Sri Lan -

ce, w Kambodży, Laosie, Birmie i Tajlandii, w niektórych innych częściach Azji

oraz na Zachodzie. Wyznawcy Theravady postępują według palijskiego kanonu

nauk Buddy i wierzą, że można wyzwolić się z cyklu narodzin i cierpienia – pro-

ces ten może zająć jedno lub kilka wcieleń;

• Mahajana, w tym Zen i buddyzm tybetański (lamaizm) – te formy buddyzmu wy -

stępują w Azji Wschodniej, Tybecie i częściowo również na Zachodzie. Wyznaw -

cy tych tradycji wierzą, że Budda jest wieczny i wciąż naucza. W przeciwieństwie

do szkoły Theravada, Mahajana twierdzi, że Budda jest obecny we wszystkich

istotach i każda z tych istot jest w stanie ostatecznie osiągnąć oświecenie.

253253



Spośród wielu pism świętych buddyzmu, najważniejsze to: dla całego buddyzmu – Tipita -

ka (nauki Buddy spisane w języku pali ok. 600 lat po jego śmierci – Kanon Palijski) oraz

kilkadziesiąt późniejszych, związanych z Tipitaką: komentarzy, subkomentarzy, kronik,

żywotów Buddy, podręczników; a także – dla Mahajany – liczne S utry Mahajany oraz ko-

mentarze do sutr – siastry.

669 Sikhizm

Powstanie: XVI w. n.e.;

Wyznawcy: ok. 25
 

000
 

000;

Zasięg: Indie, Pakistan, Wlk. Brytania, dawne tereny Imperium Brytyjskiego, USA.

Sikhizm to religia monoteistyczna, założona przez Guru Nanaka (ur. 1469) w prowincji

północnych Indii, na granicy Indii i Pakistanu – Pendżabie, łącząca w sobie elementy isla -

mu i hinduizmu wybrane z tych religii jako najlepsze w opinii Guru Nanaka. Sikhowie są

zarówno uczniami Guru Nanaka, jak również kolejnych dziewięciu guru, których nauki

i pisma weszły w skład świętej księgi sikhów: Guru Granath Sahib, znanej również jako

Adi Granth.

Prowincja Pendżab, pełniąc rolę „bramy wjazdowej” do Indii, tworzyła tygiel różnorodnych

kultur i religii. Z islamu, który przybył z zachodu, sikhizm zaczerpnął wiarę w jednego

Boga i zakaz posługiwania się jego wizerunkami, z hinduizmu z kolei, sikhizm zaczerpnął

wiarę w nieśmiertelność duszy, reinkarnację i karman (wpływ uczynków obecnego życia

na życie przyszłe), jak również praktyki medytacyjne oraz możliwość uzyskania bezpo -

średniej łączności z Bogiem prowadzącej do oświecenia.

Sikhizm uważa, że skoro jest tylko jeden Bóg będący ojcem wszystkich ludzi, to wszyscy

ludzie muszą być braćmi – i hindusi, i muzułmanie. Dlatego religia ta przeciwstawia się

wojnom religijnym i podkreśla równość ludzi bez względu na wyznanie. Odrzucany jest

również powszechny w Indiach system kastowy, podziały na klasy społeczne oraz dys -

kryminacja płci. 

Według wierzeń sikhów, dziewięciu guru będących następcami Guru Nanaka stanowiło

kolejne jego wcielenia i wszyscy mieli bezpośredni kontakt z Bogiem, uzupełniając w każ -

dym wcieleniu świętą księgę Guru Granath Sahib, która przez dziesiątego Guru została

zakończona i uznana następnie jako ostatni, jedenasty Guru. Nie wszyscy jednak sikho -

wie uznają wszystkich guru.

W sikhizmie nie ma osób duchownych/ kleru, wyznawcy są w stosunku do siebie absolut -

nie równi. Brak jest również ścisłej liturgii, a aktywność religijna koncentruje się na czyta -

niu samodzielnym lub grupowym świętej księgi Guru Granath Sahib.

Sikhizm wymaga od wiernych przestrzegania określonych zasad moralności (dyscyplina

moralna, porządek, skromność, karność, godność, ofiarność dla innych), diety oraz spo -

254254



sobu ubierania się. Charakterystyczne dla sikhów jest noszenie m.in. kolorowych turba -

nów.

670 Bahaizm

Powstanie: XIX w. n.e. (1852 r.);

Wyznawcy: ok. 10
 

000
 

000;

Zasięg: Azja Południowa, cały świat.

Bahaizm to religia monoteistyczna założona w Persji (Iran) przez Mirzę Husajna-Ali (Mi -

rza Husayn-Ali, ur. 1817 r.), znanego jako Baha’u’llah, na gruncie islamu szyickiego, łą -

cząca w sobie elementy wielu innych religii: zaratusztranizmu, judaizmu, chrześcijaństwa,

islamu, babizmu, hinduizmu, buddyzmu oraz wierzeń staroarabskich. 

Bahaizm, podzielony dzisiaj na kilkanaście wyznań, obecny jest w większości krajów

świata z koncentracją wyznawców w Azji Południowej. W krajach islamskich traktowany

jest jako herezja i poddawany jest tam represjom.

Bahaizm zachęca do jedności wszystkich narodów ziemi w celu osiągnięcia światowego

pokoju i sprawiedliwości. Mówi o duchowej jedności światowych religii. Uważa, że każda

z wcześniejszych religii tworzona była przez posłańców (Abraham, Jezus, Mahomet,

Kriszna, Budda i inni) wysyłanych przez tego samego, jednego, wszechmogącego Boga,

a każda religia stanowi kontynuację i rozwinięcie poprzedniej. Sam Baha’u’llah również

uważał się za kolejnego posłańca Boga.

Bahaizm głosi, że każdy człowiek powinien rozpoznać Boga w przysyłanych przez niego

posłańcach. Wierni powinni stosować się do głoszonych przez posłańców nauk oraz

w celu poznania Boga powinni stosować modlitwę i medytację.

Bahaizm odrzuca doktrynę o Trójcy Świętej, nauczając, podobnie jak islam,  że „Bóg jest

jeden, nie mając sobie równych”. W bahaizmie nie ma osób duchownych/ kleru, brak jest

praktycznie również obrzędów kultowych.

Bahaizm m.in. potępia wszelkie formy uprzedzeń religijnych, rasowych, narodowych i kla -

sowych, postuluje równość mężczyzn i kobiet, postuluje obowiązkową edukację oraz nie -

zależne poszukiwanie wiary, niezmącone przez przesądy i tradycję.

Bahaizm posiada 8 domów modlitwy – po jednym w Europie, Ameryce Północnej, Amery -

ce Środkowej, Ameryce Południowej, Afryce, Australii, Azji oraz na wyspach Samoa.

Większość spotkań wiernych odbywa się w prywatnych domach lub w wynajętych salach.

Źródłem wiary wyznawców bahaizmu są święte księgi – zbiór ok. 100 pozycji zawierają -

cych nauki Baha’u’llah’a. Najważniejszą z nich jest Kitáb-i-Aqdas.

255255



671 Taoizm

Powstanie: ok. V w. p.n.e.;

Zasięg: Chiny, Malezja, Singapur, Tajwan 

Taoizm wraz z konfucjanizmem to dwie największe przetrwałe do dziś tradycyjne filozofie/

religie chińskie, których udokumentowany początek sięga okresu tzw. „stu szkół” (V–III w.

p.n.e.). W okresie tym, wraz ze schyłkiem trwających osiemset lat rządów dynastii Czou

i
 

mającym miejsce okresem ciągłych walk i wojen, pojawiło się wiele nurtów filozoficznych

i koncepcji dotyczących wszystkich sfer życia społecznego.

Filozofię tao stworzył (czy jak również uważa się – wyraził ją w formie pisemnej) – Lao

Tzu (ok. V w. p.n.e.), którego dzieło Tao Te Ching traktowane jest jako podstawowa księ -

ga taoizmu. Filozofię rozwinął następnie w IV–III w. p.n.e. Czuang-Tzu. W kolejnych wie -

kach w tao zaczęły pojawiać się wątki wierzeń ludowych oraz wątki mistyczne powodując,

że filozofia ta przerodziła się stopniowo w religię praktyk magicznych.

Na poziomie filozofii taoizm głosi, że cały wszechświat przepełniony jest tajemniczą siłą/

energią nazwaną „tao”, z której powstało wszystko, i która porządkuje wszystkie zacho -

dzące we wszechświecie procesy. Jak twierdził Czuang-Tzu, tao nie da się opisać za po -

mocą słów i pojęć, a jedynie za pomocą przytaczanych paradoksów. 

Według taoizmu cały wszechświat jest pełen równowagi, porządku i naturalnej harmonii,

jednak na poziomie zwykłego odbioru świata przez człowieka możliwość odbioru tej har -

monii jest zakłócona – można jednak dążyć do dostrojenia się do tao poprzez swój rozwój

duchowy.

Istotną zasadą taoizmu jest wu-wei, czyli bezwysiłkowe działanie w harmonii z tao. Aby

odnaleźć spokój i osiągać w życiu powodzenie, należy się dostosować do przepływu tao,

zachowywać pasywność w działaniu i spokój, a nie próbować przeciwstawiać się naturze

świata. Każda osoba i rzecz ma swoje porządkowane przez tao właściwe miejsce, jak

również każda czynność posiada najlepszy sposób jej wykonywania. Nie trzeba nic czy -

nić, aby życie biegło swoim najlepszym, naturalnym torem – wszystko, czego się dokona

i tak za jakiś czas stanie się tego przeciwieństwem, a każda sytuacja w życiu – czy dobra,

czy zła – zamieni się niedługo na przeciwną, nie ma więc sensu ingerować w naturalny

bieg zdarzeń. Wszystkie rzeczy w swoim pierwotnym stanie posiadają również własną

naturalną moc pu. Aby osiągnąć w życiu radość i szczęście, należy odnaleźć swoje natu -

ralne pu i stosować zasadę „niedziałania” wu-wei.

Taoizm filozoficzny promował powrót do natury, spokojne życie na wsi z dala od zgiełku

świata, ograniczenie władzy, przepisów i roli państwa do minimum. Trzy skarby w tao, to:

współczucie, umiar i pokora.

256256



W taoizmie od III w. p.n.e. zaczęto wierzyć w możliwość osiągnięcia nieśmiertelności

przez dążenie do jedności z wieczną energią tao. Luźną poprzednio filozofię tao zaczęto

łączyć z wierzeniami ludowymi, technikami medytacyjnymi, ćwiczeniami oddechu, dietą

i
 

również technikami seksualnymi. Zaczęły się pojawiać informacje o ludziach nieśmiertel-

nych, potrafiących chodzić po wodzie, latać czy znikać; zaczęto stosować alchemię

i
 

techniki magiczne. Powszechnie stosowanym symbolem stał się yin i yang (dwóch prze-

ciwstawnych, uzupełniających się sił), używany jako znak/ amulet do zapewniania sobie

i
 

swoim gospodarstwom domowym bezpieczeństwa, w tym do odstraszania złych du -

chów.

W II w. n.e. powstało pierwsze tajne stowarzyszenie taoistyczne (Pięć miarek ryżu) zało -

żone przez Chang Tao-linga, zajmujące się alchemią, praktykami czarnoksięskimi

i
 

uzdrawianiem przy pomocy magii, które dało początek kilku szkołom taoizmu (Drogi

słusznej jedności). Na początku II tysiąclecia nastąpił z kolei rozwój taoistycznych sekt

Szkoły Doskonałego Objawienia.

Taoizm był przez pewien czas uznawany za oficjalną religię chińską. Od VII w. bardziej

popularny w Chinach stawał się pochodzący z Indii buddyzm – w odpowiedzi na to taoizm

zaczął być bardziej utożsamiany jako religia rdzennie chińska, Lao Tzu zaczął być trakto -

wany jako bóstwo, a taoistyczne pisma otrzymały status pism świętych. Z biegiem czasu

nastąpiło miejscami znaczne zespolenie wierzeń taoizmu z buddyzmem, co zaowocowało

powstaniem jednej z najważniejszych szkół chińskiego buddyzmu – chan, z którego roz -

winęły się następnie: japoński zen oraz koreański i wietnamski odłamy chan.

W religii i mitologii taoizmu dużą rolę odgrywa grupa nieśmiertelnych postaci – Ośmiu

Nieśmiertelnych (Baxian) – mędrców, którzy posiedli za życia zdolności nadprzyrodzone,

stając się nieśmiertelnymi.

Taoizm w praktyce dnia codziennego korzysta z rozwijanej od starożytności astrologii

i wróżb oraz używa systemu Pięciu Przemian (pięciu żywiołów – woda, ziemia, drzewo,

metal, ogień), patrząc na całość wszechświata, naturę i ludzi przez pryzmat oddziałują -

cych na siebie żywiołów, spajających sobą wszystko w naturalnym porządku rzeczy.

Taoizm, prowadząc przez wieki swoje poszukiwania alchemiczne, przyczynił się m.in. do

rozwoju nauki (np. wynalezienie prochu) i do rozwoju tradycyjnej medycyny chińskiej; roz-

winął również sztukę feng shui – praktykę planowania każdej przestrzeni w zgodności

z
 

naturalnym środowiskiem energetycznym człowieka. 

Współcześnie, pomimo obecnego w Chinach od dziesięcioleci wrogiego religiom komuni -

zmu, dziedzictwo taoizmu wciąż obecne jest w wielu obszarach codziennego życia Chiń -

czyków. Z różnym natężeniem widoczne są nadal obrzędy świątynne, tradycyjne ceremo -

nie pogrzebowe czy korzystanie z wiedzy feng shui.

Taoiści twierdzą, że praktykując tao istotne jest, aby prowadzić normalne życie. Nie nale -

ży pozbawiać się żadnych aspektów codziennego życia: przyjemności jedzenia, zabawy

257257



czy seksu. Można praktykować taoizm i osiągać cele duchowe oraz posiadać wiarę

w
 

nieśmiertelność, nie wycofując się w żaden sposób z życia w realnym, ludzkim świecie.

672 Konfucjanizm 

Powstanie: V w. p.n.e.;

Zasięg: Chiny, Malezja, Korea Północna. 

Konfucjanizm to starożytna filozofia chińska wyniesiona w ciągu wieków do roli kultu, co

sprawiło, że stała się religią. Twórcą filozofii konfucjanizmu był Konfucjusz (Kǒng Fūzǐ,

551–479 p.n.e.); następnie jej idee rozwinęli w III w. p.n.e. Mencjusz (Meng-tzu) oraz

Xunzi (Hsun-tzu). Konfucjusz był wybitnym nauczycielem swojej epoki, posiadał dużą

i szeroką wiedzę. Celem głoszonych przez niego nauk, oprócz przekazania wiedzy, było

dążenie do osiągania pokoju oraz ładu społecznego.

Konfucjusz nauczał, że ład i spokój w społeczeństwie będzie istniał wówczas, kiedy każ -

dy członek społeczeństwa – od cesarza po najprostszego człowieka – będzie znał swoje

miejsce w społeczeństwie oraz będzie rozumiał, jaką funkcję społeczną spełnia. Głosił, że

poprzez zdobywanie wiedzy i samodoskonalenie się każdego człowieka, da się rozwiązy -

wać problemy na każdym poziomie – od rodziny, poprzez całe społeczeństwo, naród, do

międzypaństwowych konfliktów zewnętrznych. Wszystko powinno funkcjonować według

praw szacunku, sprawiedliwości, uczciwości, pokory i wspaniałomyślności.

Dla konfucjanizmu ważne są pojęcia:

• Li (ład, przyzwoitość, grzeczność, rytuał, oddawanie czci), rozumiane jako: dobre

obyczaje oraz uporządkowanie – ujęcie postępowania człowieka w ramy przepi -

sów i samokontrola w wypełnianiu tych przepisów;

oraz

• Żen (człowieczeństwo, humanitarność, powściągliwość, rozsądek, dobroć) –

uznające, że dobro człowieka wynika z jego ludzkiej natury i można to dobro

kształtować poprzez edukację i samodoskonalenie się.

Nauki Konfucjusza zostały dostrzeżone przez cesarza Wudi z dynastii Han (II–I w. p.n.e.),

jako doskonałe narzędzie do umocnienia władzy w cesarstwie – konfucjanizm otrzymał

wówczas rangę kultu państwowego. Od tego momentu filozofia konfucjanizmu i związane

z nią zwyczaje i rytuały stały się powszechnie obowiązującą normą na dworze cesarskim

i w urzędach – urzędnicy przed objęciem urzędu musieli zdawać egzaminy ze znajomości

zasad konfucjanizmu, równocześnie rozpoczęto składanie ofiar na grobie Konfucjusza.

Od VII w. n.e. w każdej prowincji Chin istniały państwowe świątynie Konfucjusza, w któ -

rych również składano mu ofiary. 

W sferze wiary, religii i związanej z nimi etyki, Konfucjusz akceptował tradycyjne wierze -

nie chińskie: kult przodków, nadając mu jednak wyższą niż dotychczas formę – ci męż -

258258



czyźni, którzy żyli w sposób godny, po śmierci łączyli się już nie tylko w rodzaj wspólnego

(jak wcześniej), grupowego ducha mającego wpływ na losy następnych pokoleń, ale sta -

nowili już absolutny, bezosobowy, nieokreślany jednak szerzej przez Konfucjusza byt –

Niebo.

Niebo konfucjańskie steruje losami świata, ale nie w sposób bezpośredni, lecz poprzez

stwarzanie ludziom niejako propozycji możliwych postępowań, które – jeżeli ludzie je

przyjmą w pełni – umożliwią stworzenie idealnych relacji pomiędzy wszystkimi istotami

świata (tzw. niebiański spokój). Konfucjanizm wartościuje to, co przybliża ludzi do pożą -

danego przez wszystkich stanu niebiańskiego spokoju jako postępowanie „dobre”, nato -

miast postępowanie, które oddala od tego stanu – określa jako postępowanie „złe”.

Niebiańskiego spokoju nie da się jednak osiągnąć bez wcześniejszego rozpoznania planu

nieba – aby ten plan poznać, należy wcześniej nauczyć się, co jest zgodne z porządkiem

niebiańskim poprzez obserwację, jakie działania ludzi przynoszą w dłuższej perspektywie

pozytywny dla ludzi skutek. Istotne jest, aby nauki wyciągać z obserwacji działań wcze -

śniejszych pokoleń, powielając te działania, które przyniosły skutki pozytywne, a unikać

tych, które przyniosły efekt negatywny.

Konfucjanizm silnie skupia się na nadawaniu pozytywnym (i przez to pożądanym) zacho -

waniom, bardzo sztywnych i szczegółowych zasad oraz rytuałów, nadając im wręcz for -

mę świętości, oceniając, że skoro uznawane są za dobre, to są zgodne z porządkiem nie-

biańskim i dlatego należy ich sztywno przestrzegać. 

Aby postępować zgodnie z niebiańskim porządkiem, oprócz wiedzy, niezbędna jest rów -

nież silna wola postępowania zgodnie ze zdobytą wiedzą. Wola ta powinna być kształto -

wana przez rodziców i odpowiednie wychowanie, przy czym konfucjanizm daje pierw -

szeństwo konieczności podporządkowania się autorytetowi (czy jest to głowa rodziny, czy

władca) nad subiektywnie rozumianym dobrem jednostki; z drugiej strony jednak zobo -

wiązuje autorytet władzy do takiego zarządzania poddanymi, aby podejmowane decyzje

były sprawiedliwe i nie krzywdziły.

Konfucjanizm ukształtował tradycję społeczną krajów i narodów, w których był obecny

przez wieki. Wartości takie, jak: pracowitość, więzy rodzinne, wykształcenie, świadomość

swojej pozycji i odpowiednie do zajmowanej pozycji zachowanie, są do dziś niezwykle

ważne na całym Wschodzie. Przestrzeganie istniejących zasad i rytuałów zawsze było

traktowane jako bycie bliżej stanu „niebiańskiego spokoju”, zgodnego z wolą Nieba. 

Silne dziedzictwo filozofii konfucjanizmu jest widoczne dzisiaj zarówno w całych Chinach

– w zachowaniach społecznych ludzi oraz rządzącej w Chinach partii komunistycznej, jak

i w innych krajach regionu, które czerpały ze wzorców konfucjanizmu – np. komunistycz -

ny reżim w Korei Północnej oraz w Japonii i
 
Wietnamie.

259259



673 Sintoizm (Shintō)

Powstanie: ok. VII w. p.n.e.;

Wyznawcy: ok. 100
 

000
 

000;

Zasięg: Japonia.

Sintoizm to tradycyjna animistyczna i politeistyczna religia Japonii łącząca wiele kultów

i
 

ich przejawów. Shintoizm nie ma ustalonych żadnych kanonów, dogmatów, struktury ani

świętych pism, choć ma wiele szkół.
 

Sintoizm przez wieki rozwijał się w sposób bliski naturze i tkwił w podświadomości Japoń-

czyków, będąc obecnym w tradycyjnych zwyczajach i obyczajowości. Nie było potrzeby

definiowania go jako religii. Dopiero w VI w. n.e., w momencie pojawienia się w Japonii

buddyzmu, nastąpiło uświadomienie nazwania posiadanej religii, dla której od tego czasu

zaczęto używać nazwy Shintō.

Sintoizm rozwijał się w Japonii równocześnie z japońską kulturą narodową, przez co jest

nierozerwalnie związany z codziennym życiem społeczeństwa. Dla większości Japończy -

ków stanowi nie tyle religię, co subtelną tradycję, którą jest przesiąknięte w Japonii

wszystko. Nawet wśród osób, które twierdzą, że nie są religijne, powszechne jest naby -

wanie tradycyjnych amuletów mających zapewniać im codzienne bezpieczeństwo, czy

urządzanie ceremonii ślubnych zgodnie z tradycją shintō.

W Sintoizmie uważa się, że każda istota żywa czy również przedmiot, ma swoją duszę/

bóstwo (kami). Wyznawcy czczą różne kami, w tym kami natury, rodziny i przodków. Po -

wszechne jest posiadanie domowych ołtarzyków, na których układa się talizmany, dewo -

cjonalia, tabliczki z imionami przodków oraz oferuje się bóstwom/ bogom dary w postaci,

np. ryżu, wody, ryb, soli.

Kluczową wartością dla wyznawców sintoizmu jest szacunek dla przyrody i natury. Pierw -

sze rytuały związane były z rolnictwem, czcią zaczęto wówczas otaczać bóstwa przyrody.

Następnie pojawił się kult duchów przodków – należało odprawiać rytuały umożliwiające

oczyszczenie dusz zmarłych, aby były usposobione życzliwie. Po jakimś czasie zaczęto

czcić duchy przodków jako bóstwa rodowe. Mnogość mitów i wierzeń spowodowała obec-

ność wielkiej liczby bóstw i bogów, która nadal się zwiększa.

W Japonii, odsuniętej nieco od wpływów zewnętrznych, a już na pewno od wpływów naj -

silniejszych religii monoteistycznych, nigdy nie pojawiła się potrzeba, aby naturalnej obec-

ności sił nadprzyrodzonych w codziennym życiu ludzi nadawać jakąś szczególną formę

kultu i ją kodyfikować. Nie było również potrzeby budowania żadnej teologii czy koniecz -

nych do przestrzegania przykazań i pouczeń religijnych. To, co zespalało społeczność, to

uczestnictwo w rytuałach i częstych świętach religijnych. Najważniejszymi do dzisiaj rytu -

ałami w sintoizmie pozostają dwa proste rytuały oczyszczające od skaz moralnych: oha-

rai oraz misogi, używające gałązki drzewa sakaki oraz wody.

260260



Przez wieki do Japonii docierały filozofie taoizmu i konfucjanizmu, od nich sintoizm prze -

jął wiele, niemniej jednak największy wpływ wywarł na sintoizm buddyzm, stapiając się

w
 

wielu miejscach z shintō na stałe. Dzisiaj większość wyznawców sintoizmu deklaruje

się również jako praktykujący buddyzm (stąd m.in. brak ujęcia religii shintō w diagramie:

GŁÓWNE RELIGIE I KOŚCIOŁY NA ŚWIECIE

 
[32]).

Pod koniec XIX w., wskutek zamierzonej manipulacji władz, sintoizm stał się w całej Ja -

ponii religią państwową, gloryfikując cesarza, czyniąc go przedmiotem kultu i przedsta -

wiając go jako potomka bogini słońca. Wydawane wówczas cesarskie dekrety stawały się

wręcz pismami świętymi nowej religii państwowej. Kult cesarza zakończył się nagle i bar -

dzo boleśnie, wraz z zakończeniem dla Japończyków II wojny światowej, w 1945 roku.

Księgami sintoizmu pozostają do dzisiaj: Kodziki i Nihongi, pochodzące z VIII w. n.e.; nig -

dy jednak nie były one traktowane przez sintoizm jako pisma święte czy pisma natchnio -

ne. 

261261



III.3. Gdzie leżą dzisiejsze problemy religii?

OD STAROŻYTNOŚCI DO TRZECIEGO TYSIĄCLECIA

674 Jest oczywiste, że każda z największych dziś światowych religii w momencie

swojego powstania do opisu świata i Boga używała wyłącznie znanych sobie: logiki

i
 

pojęć. Mimo że logika i pojęcia te były bardzo ubogie, nie można za to w żaden spo -

sób religii winić – opisywały bowiem świat i Boga tak, jak wówczas potrafiły. 

675 Głęboką ignorancją wobec Stwórcy byłoby jednak nie zauważać, że od momentu

powstania większości religii upłynął już szmat czasu – tysiące lat. I to przede wszyst -

kim właśnie ten nieubłagany czas stanowi o dzisiejszych słabościach religii – ta róż -

nica pomiędzy zamierzchłą przeszłością a współczesnością, pomiędzy archaicznymi

już dziś: starożytnością i średniowieczem a XXI wiekiem. Człowiek współczesny po -

strzega już świat znacznie szerzej i głębiej, niż czyniły to religie w momencie tworze -

nia kanonów swojej wiary. Oczywiste jest również, że w kolejnych stuleciach rozwo -

ju ludzkości przepaść ta będzie się jeszcze bardziej pogłębiać.

676 Stąd też dla dzisiejszych odbiorców – znacznie bardziej świadomych i wymagają -

cych niż nasi przodkowie – przekazy największych dotychczasowych religii świata

zaczynają się stawać coraz bardziej NAIWNE. Skutkuje to odwracaniem się od religii

coraz większej liczby dotychczasowych wiernych. 

677 Przyczyn tego stanu rzeczy jest wiele, z czego najgłębsza i pierwotna przyczyna

leży w zastosowaniu kiedyś przez twórców części religii, prymitywnej logicznie ar-

gumentacji zależności człowiek – Bóg – świat – człowiek.  Dotyczy to szczególnie juda -

izmu i hinduizmu oraz religii wyrastających następnie z judaizmu – chrześcijaństwa

i islamu – jako mających największy wpływ na kształt dzisiejszego świata. Prymity -

wizm logiczny tej argumentacji polegał na przyjęciu istnienia rzekomej winy czło -

wieka wobec Boga Stwórcy, nazywanej następnie przez te religie „grzechem” wobec

Boga.

[ZOBACZ: SYSTEMOWY BŁĄD JUDAIZMU, CHRZEŚCIJAŃSTWA I ISLAMU: 789–865]

678 Przyjęcie tego ułomnego i fałszywego założenia dotyczącego stosunku Stwórcy

do człowieka oraz tym samym fałszywego założenia odnośnie do samego Boga

262262



przez wieki skutecznie uniemożliwiało ludzkości, a i nadal dzisiaj w wielu miejscach

dominacji islamu uniemożliwia, otwarte i wyzwolone z ciasnych uprzedzeń odkry -

wanie tworzącego nas świata. Utrudniało odkrywanie faktycznego Stwórcy – przy -

czyny naszego istnienia, czyniąc z tychże religii stek przesądów i zabobonów, spro -

wadzając je przede wszystkim do roli opresyjnego narzędzia zniewalania swoich

społeczności przez rządzących, w imię zdefiniowanego przez samych siebie „Boga”. 

679 Wtórne w stosunku do przyczyny wskazanej powyżej i z niej wynikające są prak -

tycznie wszystkie pozostałe dalsze przyczyny utraty przez religie wiernych, by wy -

mienić choćby najważniejsze: naiwność pism „świętych”, silnie widoczna rozbież -

ność teorii nauczania z ludzką codzienną praktyką życia, napiętnowanie naturalnych

ludzkich pragnień i zachowań zmysłowych, fasadowość zachowań kapłanów itp. Do

tego można jeszcze dodać inne: archaiczność ceremoniałów, zamykanie się religii na

różnorodność świata, religijny i religijno-kulturowy strach przed innością, „ciasnota”

umysłowa części wiernych, pycha i buta hierarchów religijnych itd. 

680 Najcenniejszym „fundamentem” dla wszystkich największych obecnie religii

świata są ich „pisma święte”. To, co zaczyna jednak razić w tych pismach „świętych”

coraz bardziej sceptycznych wiernych – czyli sumarycznie przecież nas wszystkich  –

to przede wszystkim prostacko-tendencyjna „logika” większości tekstów wybiórczo

„pouświęcanych” przez naszych przodków. Zadaniem zdecydowanej większości

tekstów pism „świętych” nigdy nie jest i nigdy nie była chęć poszukiwania prawdy.

Chodziło za to jedynie – najpierw o „udowadnianie” wiernym poczynionych wcze -

śniej przez siebie religijnych założeń – a następnie już… o narcystyczne celebrowanie

na wszelkie sposoby tych zdefiniowanych przez siebie, wąskich, religijnych pół -

prawd. Jeżeli do tego jeszcze dodać archaiczną formę większości tekstów, ich prze -

starzały język obrazowania i często niedzisiejsze słownictwo przekładów – mamy już

jasne wytłumaczenie, dlaczego dla współczesnych odbiorców „święte” pisma religii

ich (naszych) przodków zaczynają stanowić jedynie „pożółkłe pamiątki” zamierz -

chłych etapów poszukiwania Boga przez człowieka.

681
 

Największe dzisiaj problemy dotychczasowych religii naszego świata to –

problemy systemowe – dotykające samego jądra poszczególnych religii: dotyczące

stopnia wiarygodności religijnego przekazu, wiarygodności i wartości ich pism

„świętych” oraz wiarygodności samego przedmiotu wiary. To tu rodzi się

najwięcej pytań i wątpliwości formułowanych dzisiaj przez zwykłych ludzi,

nieobawiających się już zadawania pytań. 

263263



Ci inteligentnie pytający ludzie nie są w stanie otrzymać jednak od swoich religii

żadnej dającej się zaakceptować odpowiedzi, są ciągle gaszeni, że Bóg i związana

z
 

nim religia ma być wyłącznie przedmiotem wiary (wiary: bezrefleksyjnej,

posłusznej, ślepej), a nie przedmiotem jakiejkolwiek dyskusji – czyli aktem

myślenia – używając intelektu otrzymanego od Stwórcy.

682 Religie i ich Kościoły ze swoim niezmienianym praktycznie od zawsze, sztyw -

nym, religijnym przekazem, całkowicie przestają już dziś nadążać za rozwojem cywi-

lizacyjnym gatunku ludzkiego i znacznie wyższymi niż kiedyś wymaganiami od -

biorców. Szczególnie właśnie chrześcijaństwo i islam wciąż chcą używać ustanowio -

nego przez siebie pojęcia „grzechu” wobec Boga oraz wszechwładnych dotychczas:

religijnych nakazów i zakazów. Pod rygorem wymyślanej przez siebie kary wiecznej

– „kary Boskiej”, a tam, gdzie wciąż mogą – kary doczesnej, ciągle chciałyby na siłę

dostosowywać świat do siebie, ale już absolutnie nie na odwrót.

683 Dzisiaj się już jednak tak nie da! Religie te, o ile chcą przetrwać, muszą zacząć

traktować swoje pisma „święte” i nawarstwioną przez wieki religijną tradycję nie

jako zbiór nietykalnych, dogmatycznych, sztywnych zasad mających wciąż wiązać

sobą bez żadnej dyskusji „cały świat”, a bardziej jako (nadal mogące być przecież

istotne i ważne) religijne: źródło, natchnienie i inspirację. Bez odpowiedniej elastycz -

ności, szczególnie chrześcijaństwo, a tym bardziej jego Kościół rzymskokatolicki,

w ciągu kilku najbliższych pokoleń zamieni się w marginalny, niszowy ruch religijny

lub przetrwa jedynie w niewykształconych, łatwo dających się manipulować społecz-

nościach trzeciego świata. 

684 Jedyne, co może ratować wszystkie religie przed ich marginalizacją i lawinowym

odrzucaniem przez ludzi, to ogólnoludzkie wartości uniwersalne, z których każda

z religii korzysta, i do których zawsze się jakoś odwołuje (np. współcześnie – próbu -

jące dostosować się do dzisiejszych wymagań świata, nowoczesne chrześcijaństwo,

nieganiące już tak bezwzględnie za „grzechy”, a pokazujące Boga Jezusa przede

wszystkim jako wyrozumiałego przyjaciela ludzi, którym jedynie co jakiś czas „zda -

rza się” „zgrzeszyć” [599–601]). 

685 Pojęcia takie, jak: miłość, prawda, zrozumienie, prawość, sprawiedliwość, honor,

miłosierdzie, współpraca, pokora, szczęście, radość, ład, piękno, zdrowie itd. – za -

wsze, w każdej epoce były dla człowieka ważne. Należy jednak pamiętać, że nie zo -

stały one przez żadną religię „wymyślone” ani też nie stanowią „własności” jakiej -

264264



kolwiek religii. Żadna religia nie ma prawa twierdzić, że ma wyłączność na ich uży -

wanie, i że to jedynie jej bóg/ Bóg jest dobry, miłosierny, sprawiedliwy, daje radość,

zdrowie czy pociesza w cierpieniu. To, że twórcy wszystkich religii (i następnie ich

pisma „święte”) do tych samych wspólnych wartości ludzkich zawsze się odwoły -

wali, świadczy jedynie i aż o oczywistej ponadczasowości i uniwersalności tych war -

tości dla całego gatunku ludzkiego bez względu na miejsce i czas urodzin jednostki.

686 Poza odniesieniami do ogólnoludzkich wartości uniwersalnych, naciągane i na -

iwne w każdej z największych religii świata jest w zasadzie wszystko. Nie da się już

we współczesnym świecie nadal wierzyć w wybranego boga/ Boga, wciąż chcąc trak-

tować religijne przekazy i ich pisma „święte” dosłownie! I bez znaczenia jest, o jakim

Bogu mowa: czy o Bogu Jahwe, Bogu Ojcu, Allachu, Chrystusie, Krisznie, Ramie czy

dziesiątkach innych.

687 Warto uzmysłowić sobie, że główną przyczyną dzisiejszych problemów religii są para -

doksalnie, ich własne pisma „święte”. I nie chodzi tu o samo istnienie tych pism i tworzo -

ne przez nie sprzeczne ze sobą obrazy Boga i świata, a o fakt wytworzenia sztywnych reli -

gijnych ram, poza które nie mogą już nawet na jotę wychodzić wierzenia wiernych.

Dopóki religijny przekaz tworzył się, przechodząc z pokolenia na pokolenie w tradycji

ustnej i obrzędowej, cały czas ewoluował on zgodnie z cywilizacyjnym i intelektualnym

rozwojem poszczególnych społeczności, a religia i wiara była dla każdego człowieka sferą

całkowicie naturalną i oczywistą. W momencie jednak spisania swoich tekstów religijnych,

a następnie jeszcze, w kolejnych pokoleniach, uznaniu ich za święte, jako rzekomo „na -

tchniony” czy wręcz „słowo w słowo” przekaz Boga dany tej religii przez Stwórcę, nastą -

piło nie tylko zatrzymanie rozwoju wierzeń, ale właśnie całkowite, zgubne na dłuższą

metę dla każdej religii, spowodowanie usztywnienia religijnego przekazu.

688 Ta właśnie sztywność religijnych przekazów największych religii świata – szczególnie

chrześcijaństwa i islamu – jest dziś główną przyczyną odwracania się od nich wiernych,

którzy coraz powszechniej zaczynają postrzegać ich przekaz religijny jako naciągany, ar -

chaiczny, naiwny i ostatecznie… fałszywy.

689
 

Religie i ich odłamy/ Kościoły/ sekty/ szkoły ciągle apodyktycznie żądają, aby

wierni brali ich przekazy „na wiarę” i bliżej nieokreślone, dawane przez nie

„religijne słowo honoru”. Powinny one jednak pamiętać, że wiara ludzi będzie

trwała jedynie tak długo, jak długo jeszcze ludzie ci zechcą wierzyć. 

Ani chwili dłużej.

265265



PRZYJRZYJMY SIĘ RELIGIOM Z WYŻSZEJ PERSPEKTYWY

690 Warto, choćby na przykładzie kilku wybranych aspektów, przyjrzeć się bliżej

problemom religii w ich konfrontacji ze współczesnym wykształconym człowiekiem,

znacznie bardziej niż kiedyś otwartym na cały świat Boga, a nie jedynie na wąski

świat religijnych wyobrażeń. Nie będę podejmował tu żadnych głębszych prób ana -

liz jakiejkolwiek religii i jej „świętych” pism; nie będę również podważał czy kwe -

stionował „świętości” któregokolwiek z nich. Każdy człowiek ma prawo zgodnie ze

swoim sumieniem i wyznawaną religią do uważania swoich „pism świętych” za

święte. 

691 Nie będę też analizował poszczególnych religii i ich pism „świętych” osobno, bo -

wiem czynienie tego bez odpowiednio oddalonej perspektywy pozwalającej objąć

jednocześnie wszystkie religie, każdorazowo sprawi, że nie da się być obiektywnym,

ponieważ cały czas będzie się pozostawało: albo samemu „skażonym” jakąś religią

konkurencyjną, albo ateizmem. Nie ma wówczas również też szans dostrzec wspólną

prawdę wyższą. (Ra’i nie znosi dotychczasowych religii, ale je uogólnia).

692 Każda religia, w tym jej pisma „święte”, widziana „od środka”, oczyma swoich

wiernych, stanowi w ich subiektywnej ocenie pełną, skończoną, kompletną i uzupeł -

niającą się logicznie całość, w której ich bóg/ Bóg stanowi centralne miejsce ich su -

biektywnie pojmowanego świata. Dlatego też, by pozostać właśnie obiektywnym,

o religiach i ich pismach „świętych” można mówić wyłącznie z wyższej, wspólnej

dla wszystkich religii i historii świata perspektywy, cofając się wzdłuż osi czasu do

wspólnego, całkowicie „niezainfekowanego” źródła. Dotyczy to także ateizmu.

 
693 Dopiero tam można spiąć jedną klamrą pojęcia: istnienia człowieka, wiary, religii,

świata i wszechświata oraz jego Stwórcy – i tak właśnie czyni Kościół Rado -

ści 
ISTNIENIA.

694
 

Przy okazji pamiętajmy, że ateizm może istnieć jedynie jako „umowne” odrzucenie re -

ligii i „umowne” zaprzeczenie istnienia Boga jako stwórcy. Ateizm nie jest w stanie ist -

nieć sam i w oderwaniu od religii, którym zaprzecza, i to w dodatku, o czym pewnie

chciałby marzyć jako ateizm absolutny – istnieć całkowicie bez swojego stwórcy.

Dlatego ateizm ma szansę istnieć wyłącznie jako bunt przeciwko teizmowi  –

czyli ludzkiej próbie nazywania Stwórcy dokonywanej przez dotychczasowe religie, a nie

jako „bunt” przeciwko samemu Stwórcy, czyli również stwórcy samego ateizmu. Wszyst -

266266



ko, co istnieje w naszym świecie ma swoją przyczynę istnienia, swojego choćby umownie

nazwanego „stwórcę” [810]. Jeżeli ateizm odmawia istnienia stwórcy, to równocześnie sam

odmawia sobie możliwości istnienia.

„INFEKCJA RELIGIJNA”

695 Pierwotnym, wspólnym źródłem dla wszystkich religii świata była „potrzeba

Boga” – początkowo pragnienie zjednania sobie sił natury, skutkujące „konieczno -

ścią” posiadania nadprzyrodzonego opiekuna i sprawiedliwego władcy ludzi (jakaś

„siła wyższa”/ bogowie/ Bóg) [12–15], a następnie logiczna potrzeba istnienia „siły

wyższej”/ Boga Stwórcy jako przyczyny istnienia naszego świata i nas samych. Dal -

szy jednak rozwój każdej religii związany był już wyłącznie z lokalnymi uwarunko -

waniami kulturowymi, społecznymi i istniejącą lub narzuconą na danym obszarze

tradycją wierzeń oraz często z impulsem („iskrą”) wywołanym pojawieniem się gło -

sicieli rzekomej woli „siły wyższej”/ bogów/ Boga – np. proroków.

696 Pojęcia „infekcja religijna” będę używał w stosunku do zjawiska rozpowszechnia-

nia się religii wśród kolejnych osób, w tym w kolejnych pokoleniach wiernych, z ko -

lei pojęcia „punkt zero” danej religii będę używał w stosunku do wydarzenia mają -

cego miejsce w ścisłym początku – źródle poszczególnej religii (np. kontakt Boga

z Mojżeszem, nauczanie Jezusa, objawienia Mahometa czy nauczanie Buddy).

697 Z punktu widzenia fenomenu infekcji religijnych nie miało żadnego znaczenia,

jaki był stan faktyczny rzeczywistości w „punkcie zero” każdej z powstających reli -

gii. Mocy zaczynało nabierać bowiem wyłącznie to, co nastąpiło później – interpreta -

cja tego, co w „punkcie zero” się wydarzyło, w oparciu jedynie o pamięć o tym wy -

darzeniu/ wydarzeniach. Czym innym jest bowiem samo wystąpienie danego zda -

rzenia, a czym innym jest późniejsza wiara dotycząca pamięci o jego wystąpieniu.

698 Dlatego nie miało i tak naprawdę nie ma żadnego znaczenia czy Mojżesz faktycz -

nie „spotkał” Boga Jahwe na górze Synaj, czy też nie spotkał. Znaczenie miało dopie -

ro i wyłącznie to, że udało mu się przekonać innych, aby uwierzyli, że ma bezpo -

średni kontakt z Bogiem, który przekazał mu prawa, według których Żydzi mają po -

stępować. Tak samo w przypadku Jezusa i Mahometa – nie miało znaczenia, czy to,

co mówili było obiektywnie prawdziwe, czy też nie było (bez względu na to, jakie

sami mieli odczucia) – znaczenie miało dopiero i wyłącznie to, że inni zaczęli w pew -

267267



nym momencie im wierzyć i przekazywać (u)kształtowaną w ten sposób ideę następ-

nym pokoleniom.

699
 

Przyczyna istnienia mechanizmu infekcji religijnej leży w samym źródle Boga (w na -

turze świata), jednakowym dla wszystkich ludzi na całym świecie – Stwórca nie wywyż -

sza żadnej religii nad inne; gdyby wywyższał, to dzisiaj istniałaby jedynie jedna religia

dla całego świata, dawno dominując już wszelkie inne. Dlatego nie istnieje coś takiego jak

„dobry” wirus poszczególnych religii (judaizmu, chrześcijaństwa, islamu, hinduizmu,

buddyzmu itd.). Wszystkie religie rozprzestrzeniają się dzięki naturalnemu mechanizmo -

wi „infekcji”, a nie dzięki niesionej przez siebie jakiejś „wyjątkowej dla świata, Boskiej

wartości”.

700 Infekcja religijna w przypadku każdej religii pojawiała się wraz z rozpoczęciem

przekazywania swojej wiary dotyczącej wydarzenia „punktu zero” innym, w tym

kolejnemu pokoleniu osób, które nie miały już żadnej fizycznej styczności z „punk -

tem zero” – np. właśnie: Mojżeszem, Jezusem, Mahometem czy Buddą. Ludzie ci za -

czynali przyjmować religijny przekaz wyłącznie dlatego, że inni twierdzili, że jest to

prawda, sami nie mając jednak żadnych szans – ani zobaczyć „cudów” Mojżesza czy

Jezusa, ani tym bardziej w żaden sposób ich zweryfikować. Mieli jedynie dwie moż -

liwości. Jedną było nie uwierzyć – i tak działo się przede wszystkim w przypadku

wyznawców innych religii, że nie wierzyli w religię obcą, oraz osób po prostu scep -

tycznych w stosunku do tego typu religijnych „rewelacji”. Drugą możliwością –

szczególnie wobec manipulacyjnej indoktrynacji prowadzonej od dziecka (czyli już

nie tyle możliwością, co „oczywistością”) – było uwierzyć, czyli przyjąć wiarę swych

przodków bez żadnego „mrugnięcia okiem”, traktując ją jako oczywistość świata –

że tak właśnie świat wygląda, jak „od dziecka jest mi przecież wiadome i oczywiste”.

701 Religijna manipulacja dzieci jest wyjątkowo istotnym zjawiskiem (którym zajmuję się

osobno [1015–1043]). To właśnie infekowanie religią dzieci powoduje, że dzieci te, dorasta -

jąc, przekazują „swoją” religię i tworzony przez nią wąski, wykrojony i ograniczony spo -

sób postrzegania świata następnym pokoleniom, na równi z innymi przekazywanymi war -

tościami społecznymi, jak: język, tradycja i kultura. Żadna jednak z tych wartości nie ma

tak silnej mocy różnicowania i tworzenia podziałów świata, jak właśnie religia. 

Zainfekowany skutecznie religią w dzieciństwie umysł nie potrafi się sam ani zdia -

gnozować, ani tym bardziej wyleczyć. Jedyne, co potrafi, to przekazać swoją infekcję dalej,

następnemu pokoleniu, po czym cykl się powtarza.

268268



702 Wszystko, co się dzieje w obszarze każdej religii ma najczęściej niewiele wspólne -

go z samym jej pierwotnym źródłem, a jest jedynie przetwarzaniem przekazu otrzy -

mywanego od poprzednich pokoleń. Dlatego religie czczą nie tyle samo wydarzenie

„punktu zero”, co jedynie pamięć o tym wydarzeniu, i w oparciu wyłącznie o tę pa -

mięć przekazywaną z pokolenia na pokolenie następuje dalszy rozwój religii.

703 Każda z religii, która przetrwała do dzisiaj, ma spisane w którymś momencie tek -

sty „święte”, które jednak nigdy nie pochodzą z „punktu zero”, a powstały jakiś czas

(nawet kilkaset lat) później. Oczywiste jest więc, że teksty te powstawały w oparciu

nie o stan faktyczny źródła, a jedynie o to, jak pierwsi odbiorcy zapamiętali i zinter -

pretowali „punkt zero” oraz jaką pamięć o tej pierwszej interpretacji zaczęli przeka -

zywać następnym pokoleniom. W początkowym okresie rozwoju każdej religii za -

wsze pojawiało się mnóstwo interpretacji „punktu zero”, a następnie wiele religij -

nych naleciałości i zapożyczeń, może i wzbogacając i „uatrakcyjniając” religijny prze-

kaz, ale coraz bardziej oddalając go od źródła i faktycznego przebiegu zdarzeń.

(Przykładem niech będzie fakt, że w 300 lat po śmierci Jezusa istniało już ok. 80 odła -

mów chrześcijaństwa).

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: STOSUNEK DWÓCH... (BUDOWANIE RELIGII CHRZEŚCIJAŃSKIEJ W OPARCIU O WIZJĘ PAWŁA Z TARSU).

AKAPITY: 868–871]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: OPISY RELIGII. CHRZEŚCIJAŃSTWO. AKAPITY: 534–537]

704 W pewnym okresie kształtowania się każdej religii, a szczególnie już w momen -

cie tworzenia kanonu pism „świętych” danej religii, przeprowadzano szczegółową

weryfikację wszelkich istniejących już tekstów związanych z tą religią. Służyło to jak

najlepszemu dopasowaniu tworzonego zestawu pism do przyjętych wcześniej religij-

nych założeń czczonych i „pielęgnowanych” w swojej linii (wersji) interpretacji

„punktu zero”. To, co od tych założeń odbiegało, było zdecydowanie odrzucane,

a często traktowane wręcz jako herezja, i w konsekwencji napiętnowane i niszczone.

Znamienne jest, że w przypadku każdej religii to sami zarządzający tą religią lu -

dzie (najwyżsi kapłani i władcy) oceniali, które teksty opisujące różne wydarzenia

i
 

mity, w tym luźną twórczość literacko-poetycką, należy uznać za dzieła „natchnio-

ne” przez Boga  i tym samym, które teksty należy uznać za święte, wprowadzając je

ostatecznie do kanonu pism „świętych” swojej religii, a które należy odrzucić.

705 Również od zarania judaizmu, proces/ proceder budowania religijnego przekazu

(najpierw w postaci przekazów ustnych, a następnie pisemnych) w oparciu o ewolu -

ujące przez kilkaset lat wizje kolejnych pokoleń żydowskich władców i kapłanów,

269269



spowodował takie ukształtowanie obrazu Boga i ram wiary w niego, jakie twórcy tej

religii chcieli dla swoich wiernych stworzyć, formując przede wszystkim narzędzie

skutecznego zarządzania swoją społecznością. 

706 To właśnie takie religijne zainfekowanie 3
 
000 tysiące lat temu społeczności ży -

dowskiej wizją wyjątkowo surowego, mściwego i wręcz sadystycznego Boga Jahwe

(a miłosiernego wyłącznie dla „swoich”, którzy go czczą i postępują ściśle według

narzucanych przez niego praw), po wielu wiekach przełożyło się na powstanie

chrześcijaństwa oraz później islamu, czerpiących pełnymi garściami z tradycji stra -

szenia okrutnym Bogiem tych, którzy jego (rzekomym) prawom nie chcą się podda -

wać. 

707 Jezus kazał się bać okrutnego żydowskiego Boga Jahwe i jego ognistego piekła już nie

tylko za nieprzestrzeganie prawa żydowskiego, ale również za nieprzestrzeganie swoich

nauk o wzajemnej potrzebie miłości wśród wybranego przez Jahwe narodu żydowskiego.

600 lat później Mahomet zapragnął zreformować ówczesny, „zepsuty” według niego

świat religii, sięgając do korzeni żydowskich, tworząc islam – religię opartą podobnie jak

pierwotny judaizm na fanatycznym strachu przed Bogiem Jahwe, choć teraz już nazywa -

nym Allachem. Bóg Mahometa karze za każde odstępstwo od nakazywanych przez Maho -

meta surowych praw (wybiórczo wybranych praw żydowskich), a jest miłosierny jedynie

dla wyznawców bezwzględnie posłusznych, oddanych na śmierć i życie Mahometowi

i jego naukom.

708 Wiele pierwszych Kościołów/ odłamów chrześcijaństwa, w tym także Kościół

chrześcijański rzymskiej linii interpretacyjnej „punktu zero” (Kościół rzymski/ kato -

licki) w wiele lat po śmierci Jezusa również dokonywało swojej selekcji istniejących

tekstów pisanych związanych z Jezusem, jak też poprzednich żydowskich pism

„świętych” (Stary Testament). Selekcja ta ponownie prowadzona była wyłącznie

przez ludzi mających swoje cele w takim, a nie innym przedstawianiu historii i reli -

gijnej tradycji, budując obraz Boga Chrystusa odpowiadający ich wizji i założeniom. 

709 Dlatego też i dzisiaj różne odłamy – tak judaizmu, jak i chrześcijaństwa, mają róż -

ne kanony swoich pism „świętych”, nie traktując niektórych tekstów jako natchnio -

nych przez Boga i odrzucając je, pomimo że przez innych były traktowane jako na -

tchnione, w tym samym momencie przyjmując jednak inne teksty, wbrew innym

odłamom swoich religii.

270270



710
 

Wiele tekstów wchodzących w skład pism „świętych” każdej religii było niewątpliwie

tworzone przez mędrców swoich epok. W każdym jednak przypadku teksty te pozostają sil -

nie skażone ideologią swoich religii i nie są w stanie nigdy oddać możliwie wiernie rzeczy -

wistości „punktu zero”. Teksty te powstawały albo w zamierzeniu jako mające potwier -

dzać przyjęte wcześniej religijne założenia, albo zostawały włączane później, do stronniczo

kształtowanego kanonu pism „świętych” danej religii, jako teksty zgodne z wizją twórców

kanonu tych pism. Teksty, które nie były zgodne z tą wizją, były odrzucane, często wręcz

niszczone, i w zasadzie nie miały szans przetrwać do czasów nam współczesnych – choć

czasem podczas prac archeologicznych udaje się odnaleźć jakiś starożytny tekst, rzucający

jednak zupełnie inne światło na „prawdy” przekazywane w religijnych pismach „świę -

tych” (np. różne ewangelie wczesnochrześcijańskie). To powoduje, że wszystkie teksty

„święte” poszczególnych religii, jak i również cały dokonywany w oparciu o pisma „świę -

te” dalszy religijny przekaz, operuje nie prawdą możliwie obiektywną, ale prawdą wyłącz -

nie subiektywną, i tym samym prawdą obiektywnie wypaczoną, czasem wręcz fałszywą,

mającą jedynie służyć udowadnianiu przyjętych wcześniej, w swojej religii, założeń.

711 Praktyka wybiórczej selekcji tekstów uznawanych później za święte miała

miejsce w przypadku każdej religii świata, nie tylko w przypadku judaizmu

i chrześcijaństwa. Każda bowiem religia miała możliwość przyjąć jakiś tekst

i uczynić go swoim tekstem świętym lub też go nie przyjąć i odrzucić. Dlatego

wszędzie tam, gdzie żyją ludzie, to nie Bóg kształtuje ludzkie religie, a jedynie

sami ludzie. Bóg stoi znacznie wyżej, ponad ludzkimi, nieudolnymi i całkowicie

zbędnymi próbami zaklęcia GO w jakiekolwiek religie.

__________

712 Infekcja religijna to nie tylko infekcja umożliwiająca istnienie i rozwój każdej reli -

gii. To również skażanie swoim „religijnym kodem genetycznym” całego, różnorod -

nego wcześniej świata Boga. Największe religie świata często zamieniały się w złośli -

wego wirusa, który rozprzestrzeniając się wskutek religijnych podbojów, infekował

„cały świat”, bezpowrotnie niszcząc to, co zastał, przejmując go we władanie, narzu -

cając w zamian wyłącznie swój kod opisu świata. W ten to sposób Ariowie zniszczyli

wierzenia ludów części Azji Południowo-Zachodniej oraz prahinduskie wierzenia

dzisiejszych Indii, zapoczątkowując istnienie w Indiach już 3,5 tysiąca lat temu, silnie

niesprawiedliwego społecznie systemu kastowego. Tak chrześcijaństwo zniszczyło

271271



kulturę i tradycję przedchrześcijańskiej Europy, dwóch Ameryk, Australii i części

Afryki. Tak też islam zniszczył przedislamskie wierzenia, kulturę i tradycję znacznej

części Azji i Afryki…
 

713 Chrześcijaństwo chełpi się tym, że zniszczyło „pogaństwo” świata i przybliżyło

świat do prawdziwego według niego Boga Chrystusa, prowadząc jednak w imię

tego swojego całkowicie wyimaginowanego boga, ogniem i mieczem oraz politycz -

nymi układami zdobywanie/ ewangelizację kolejnych krain świata. Podobnie islam

jest dumny z brutalnego zdobywania świata dla swojej wizji Boga. Pytam jednak:

w
 

czym pogańskie wierzenia, bogowie, boginie, bożki i pogańskie tradycje były gor -

sze od wierzeń czy to w chrześcijaństwie, czy to w islamie? W czym, np. dzisiejsza

„pogańska” Europa miałaby być gorsza od dzisiejszej Europy chrześcijańskiej, która

wiele różnych małych lokalnych zabobonów pogańskich – jednakże wierzeń i zabo -

bonów naturalnych, organicznych – zastąpiła kiedyś jednym, sztucznym, centralnie

sterowanym kolosem (na glinianych nogach) – zabobonem chrześcijańskim?! [ZOBACZ:

839–844]

714 Te religie, które zagrabiły wcześniej komukolwiek ludzką godność, majątki, zie -

mię, a także tradycję i kulturę ich przodków, bez względu na swoją nazwę i bez

względu na to, jak wysokiego mniemania o sobie by nie miały, powinny zacząć

zwracać to, co bezprawnie całym narodom przez wieki zabrały. To wyłącznie od są -

mych poszkodowanych zależy, jakiej formy zadośćuczynienia za historyczną i mo -

ralną niesprawiedliwość będą się domagać i w jaki sposób będą to czynić. To nie jest

walka o jakąś subiektywną religijną „prawdę”, lecz walka o obiektywną sprawiedli -

wość wynikającą z ogólnoludzkich praw człowieka do własnego miejsca na ziemi,

godności, tradycji i kultury.

WIARYGODNOŚĆ „PRAWD” PRZEKAZYWANYCH W „PISMACH ŚWIĘTYCH”

715 Judaizm oraz wywodzące się z niego chrześcijaństwo i islam, grupujące dzisiaj

prawie 2/3 wszystkich ludzi wyznających jakąś religię – ponad 4 miliardy wyznaw -

ców – wspólnie głoszą, że Bóg najpierw w sześć dni stworzył świat oraz parę pierw -

szych ludzi – Adama i Ewę, po czym w siódmy dzień odpoczywał … bo się zmęczył.

Następnie w chwilę po stworzeniu Adama i Ewy – tych pierwszych ludzi, całkowicie

„czystych”, nieznających pojęcia kłamstwa czy fałszu, w pełni ufnych wobec całego

cudownego Boskiego dzieła stworzenia, obarczył ich winą za rzekome nieposłuszeń -

272272



stwo wobec siebie – zerwanie jabłka z drzewa poznania. Za tę winę rzekomego nie -

posłuszeństwa wymierzył im okrutną karę wyrzucenia z boskiego raju na ziemski,

naznaczony cierpieniem i śmiercią padół. Jakby tego było mało, Bóg wymierzył karę

również wszystkim potomkom tej stworzonej przez siebie „Bogu ducha winnej”

pary – czyli całemu gatunkowi ludzkiemu po kres istnienia tego gatunku, czyniąc lu -

dzi śmiertelnymi.

716 Cóż to więc powstaje za paradoks i logiczna sprzeczność już na samym początku

kształtowania się źródła/ jądra/ praprzyczyny religii, w które obecnie wierzy 2/3 po -

pulacji świata?! Oto najwyższy z możliwych, wszechmogący Bóg tworzy parę „nie -

doskonałych”, bo nieposłusznych mu pierwszych ludzi! Skąd u Boga taki kardynal -

ny błąd i niedyspozycja? Bóg przecież dlatego jest Bogiem, że stoi całkowicie ponad

możliwością popełniania jakichkolwiek błędów – inaczej Bóg nie jest Bogiem, a staje

się jedynie dziełem ludzkiego, archaicznego i ułomnego rozumienia świata [ZOBACZ:

789–826]. I jak można jeszcze dodatkowo chcieć (większość chrześcijaństwa) skażania

całego gatunku ludzkiego pojęciem „grzechu pierworodnego”, za który wszyscy lu -

dzie muszą po wszech czasy pokutować przed Bogiem (czy raczej najpierw docze -

śnie przed Jego ziemskimi samozwańczymi przedstawicielami w postaci kleru)?!

717 Jeszcze bardzo niedawno zamieszczony poniżej opis stworzenia świata dokona -

nego przez Boga Jahwe (Boga Ojca) był bezwzględnie obowiązujący w całym chrze -

ścijańskim świecie, a za jego podważanie groziło więzienie, tortury czy śmierć. Rów -

nież jeszcze dziś w wielu enklawach chrześcijańskich tradycjonalistów wierni nie

wyobrażają sobie innego początku świata niż ten, który przecież pochodzi z najważ -

niejszego dla nich, będącego wyrocznią w każdym aspekcie życia, „pisma świętego”

– chrześcijańskiej Biblii.

718 Jak jednak można dzisiaj jeszcze chcieć rozumieć ten opis początku świata w spo -

sób dosłowny?! Nie da się przecież tego traktować serio, a jedynie wyłącznie poprzez

pryzmat ograniczonej możliwości percepcji „zagadnienia” Boga i świata przez twór -

ców religii, wynikającej po prostu z ich ograniczonej wiedzy, co nie stanowiło wów -

czas żadnej ich winy. Ale jeżeli już niemal na samym początku analizy problemu

największych religii świata da się podważyć pochodzący bezpośrednio z ich pism

„świętych” opis stworzenia świata (a przecież w oparciu o te pierwsze założenia

budowane były następnie największe religie świata: chrześcijaństwo i islam), to

na jakiej podstawie chcieć uważać, że reszta tekstów zawarta w pismach „świę -

273273



tych” tych religii jest wiarygodna i należy je traktować całkowicie dosłownie jako

prawdy oczywiste i mające bezwzględnie i sztywno obowiązywać przez kolejne

tysiąclecia cały świat?

719 Przecież wszystkie religijne dotychczasowe „prawdy” o Bogu i świecie powstały

w tych samych archaicznych czasach. I nie ma znaczenia czy było to 3
 
000, 2

 
000 czy

1
 

000 lat temu, bowiem jakakolwiek szersza wiedza o świecie wówczas praktycznie

nie istniała , a dziedzictwo poprzednich cywilizacji spoczywało zapomniane pod

grubą warstwą ziemi lub obecne było jedynie w luźnych mitach i baśniach. Ówcześni

ludzie, tworząc w różnych miejscach Ziemi swoje obrazy Boga, i nawet całkowicie

święcie i uczciwie w nie wierząc, robili to jedynie tak, jak umieli. Należy pewnie od -

dać szacunek milionom naszych przodków za to, że byli uczciwi w wypełnianiu

swoich religijnych obowiązków, w które uczciwie wierzyli – ta wiara (bez względu

na to, w co wierzyli) dawała im siłę i moc przetrwania, ale dzisiaj jednak już absolut -

nie NIE DA SIĘ NIE BYĆ ELASTYCZNYM w stosunku do treści wszystkich staro -

żytnych pism „świętych” i umocowywanych w nich wszystkich kolejnych religijnych

dogmatów!

720 Pamiętając, jaki jest według dzisiejszej wiedzy naukowej wiek Ziemi [483–487],

niech każdy/a z Was sam(a) oceni, jaki ma stosunek do tego, co wciąż przekazuje,

dziś ponad 4 miliardom wiernych, pochodzący z judaizmu „święty” tekst – religijna,

„najświętsza prawda” o początku wszechrzeczy, świata i ludzi: [BIBLIOGRAFIA 1]

BIBLIA

STARY TESTAMENT 

Księga Rodzaju

      DZIEJE POCZĄTKÓW ŚWIATA I LUDZKOŚCI 

Świat stworzony przez Boga

1.1-31

Na początku Bóg stworzył niebo i ziemię. Ziemia zaś była bezładem i pustkowiem: ciemność

była nad powierzchnią bezmiaru wód, a Duch Boży unosił się nad wodami. Wtedy Bóg rzekł:

‘Niechaj się stanie światłość!’ I stała się światłość. Bóg widząc, że światłość jest dobra,

oddzielił ją od ciemności. I nazwał Bóg światłość dniem, a ciemność nazwał nocą. I tak upłynął

wieczór i
 

poranek – dzień pierwszy.

A potem Bóg rzekł: ‘Niechaj powstanie sklepienie w środku wód i niechaj ono oddzieli jedne

wody od drugich!’ Uczyniwszy to sklepienie, Bóg oddzielił wody pod sklepieniem od wód

ponad sklepieniem; a gdy tak się stało, Bóg nazwał to sklepienie niebem. I tak upłynął wieczór

i
 

poranek – dzień drugi. 

274274



A potem Bóg rzekł: ‘Niechaj zbiorą się wody spod nieba w jedno miejsce i niech się ukaże

powierzchnia sucha!’ A gdy tak się stało, Bóg nazwał tę suchą powierzchnię ziemią,

a
 

zbiorowisko wód nazwał morzem. Bóg widząc, że były dobre, rzekł: ‘Niechaj ziemia wyda

rośliny zielone: trawy dające nasiona, drzewa owocowe rodzące na ziemi według swego

gatunku owoce, w których są nasiona’. I stało się tak. Ziemia wydała rośliny zielone: trawę

dającą nasienie według swego gatunku i drzewa rodzące owoce, w których było nasienie

według ich gatunków. A Bóg widział, że były dobre.  I tak upłynął wieczór i poranek – dzień

trzeci.

A potem Bóg rzekł: ‘Niechaj powstaną ciała niebieskie, świecące na sklepieniu nieba, aby

oddzielały dzień od nocy, aby wyznaczały pory roku, dni i lata; aby były ciałami jaśniejącymi

na sklepieniu nieba i aby świeciły nad ziemią’. I stało się tak. Bóg uczynił dwa duże ciała

jaśniejące: większe, aby rządziło dniem, i mniejsze, aby rządziło nocą, oraz gwiazdy. I umieścił

je Bóg na sklepieniu nieba, aby świeciły nad ziemią; aby rządziły dniem i nocą i oddzielały

światłość od ciemności. A widział Bóg, że były dobre. I tak upłynął wieczór i poranek – dzień

czwarty. 

Potem Bóg rzekł: ‘Niechaj się zaroją wody od roju istot żywych, a ptactwo niechaj lata nad

ziemią, pod sklepieniem nieba!’ Tak stworzył Bóg wielkie potwory morskie i wszelkiego rodzaju

pływające istoty żywe, którymi zaroiły się wody, oraz wszelkie ptactwo skrzydlate różnego

rodzaju. Bóg widząc, że były dobre, pobłogosławił je tymi słowami: ‘Bądźcie płodne i mnóżcie

się, abyście zapełniały wody morskie, a ptactwo niechaj się rozmnaża na ziemi’. I tak upłynął

wieczór i poranek – dzień piąty. 

Potem Bóg rzekł: ‘Niechaj ziemia wyda istoty żywe różnego rodzaju: bydło, zwierzęta pełzające

i dzikie zwierzęta według ich rodzajów!’ I stało się tak. Bóg uczynił różne rodzaje dzikich

zwierząt, bydła i wszelkich zwierząt pełzających po ziemi. I widział Bóg, że były dobre.

A wreszcie rzekł Bóg: ‘Uczyńmy człowieka na Nasz obraz, podobnego Nam. Niech panuje nad

rybami morskimi, nad ptactwem powietrznym, nad bydłem, nad ziemią i nad wszystkimi

zwierzętami pełzającymi po ziemi!’ Stworzył więc Bóg człowieka na swój obraz, na obraz Boży

go stworzył: stworzył mężczyznę i niewiastę. Po czym Bóg im błogosławił, mówiąc do nich:

‘Bądźcie płodni i rozmnażajcie się, abyście zaludnili ziemię i uczynili ją sobie poddaną; abyście

panowali nad rybami morskimi, nad ptactwem powietrznym i nad wszystkimi zwierzętami

pełzającymi po ziemi’. I rzekł Bóg: ‘Oto wam daję wszelką roślinę przynoszącą ziarno po całej

ziemi i wszelkie drzewo, którego owoc ma w sobie nasienie: dla was będą one pokarmem. A dla

wszelkiego zwierzęcia polnego i dla wszelkiego ptactwa w powietrzu, i dla wszystkiego, co się

porusza po ziemi i ma w sobie pierwiastek życia, będzie pokarmem wszelka trawa zielona’.

I
 

stało się tak. A Bóg widział, że wszystko, co uczynił, było bardzo dobre. I tak upłynął wieczór

i poranek – dzień szósty. 

2.1-25

W ten sposób zostały ukończone niebo i ziemia oraz wszystkie jej zastępy [stworzeń]. A gdy

Bóg ukończył w dniu szóstym swe dzieło, nad którym pracował, odpoczął dnia siódmego po

całym swym trudzie, jaki podjął. Wtedy Bóg pobłogosławił ów siódmy dzień i uczynił go

275275



świętym; w tym bowiem dniu odpoczął po całej swej pracy, którą wykonał stwarzając. Oto są

dzieje początków po stworzeniu nieba i ziemi.

Drugi opis stworzenia człowieka

Gdy Pan

 

Bóg uczynił ziemię i niebo, nie było jeszcze żadnego krzewu polnego na ziemi, ani

żadna trawa polna jeszcze nie wzeszła – bo Pan Bóg nie zsyłał deszczu na ziemię i nie było

człowieka, który by uprawiał ziemię i rów kopał w ziemi, aby w ten sposób nawadniać całą

powierzchnię gleby – wtedy to Pan Bóg ulepił człowieka z prochu ziemi i tchnął w jego

nozdrza tchnienie życia, wskutek czego stał się człowiek istotą żywą. 

Pierwotny stan szczęścia

A zasadziwszy ogród w Eden
 

na wschodzie, Pan Bóg umieścił tam człowieka, którego ulepił.

Na rozkaz Pana Boga wyrosły z gleby wszelkie drzewa miłe z wyglądu i smaczny owoc rodzące

oraz drzewo życia w środku tego ogrodu i  drzewo poznania dobra i zła. Z Edenu zaś

wypływała rzeka, aby nawadniać ów ogród, i stamtąd się rozdzielała, dając początek czterem

rzekom. Nazwa pierwszej – Piszon; jest to ta, która okrąża cały kraj Chawila, gdzie się

znajduje złoto. A złoto owej krainy jest znakomite; tam jest także wonna żywica i kamień

czerwony. Nazwa drugiej rzeki – Gichon; okrąża ona cały kraj – Kusz. Nazwa rzeki trzeciej –

Chiddekel; płynie ona na wschód od Aszszuru. Rzeka czwarta – to Perat. Pan Bóg wziął zatem

człowieka i umieścił go w ogrodzie Eden, aby uprawiał go i doglądał. A przy tym Pan Bóg dał

człowiekowi taki rozkaz: ‘Z wszelkiego drzewa tego ogrodu możesz spożywać według

upodobania; ale z drzewa poznania dobra i zła nie wolno ci jeść, bo gdy z niego spożyjesz,

niechybnie umrzesz’. Potem Pan Bóg rzekł: ‘Nie jest dobrze, żeby mężczyzna był sam, uczynię

mu zatem odpowiednią dla niego pomoc’. Ulepiwszy z gleby wszelkie zwierzęta lądowe

i wszelkie ptaki powietrzne, Pan Bóg przyprowadził je do mężczyzny, aby przekonać się, jaką

on da im nazwę. Każde jednak zwierzę, które określił mężczyzna, otrzymało nazwę „istota

żywa”. I tak mężczyzna dał nazwy wszelkiemu bydłu, ptakom powietrznym i wszelkiemu

zwierzęciu polnemu, ale nie znalazła się pomoc odpowiednia dla mężczyzny. Wtedy to Pan

sprawił, że mężczyzna pogrążył się w głębokim śnie, i gdy spał wyjął jedno z jego żeber,

a miejsce to zapełnił ciałem. Po czym Pan Bóg z żebra, które wyjął z mężczyzny, zbudował

niewiastę. A gdy ją przyprowadził do mężczyzny,  mężczyzna powiedział: ‘Ta dopiero jest

kością z moich kości i ciałem z mego ciała! Ta będzie się zwała niewiastą, bo ta z mężczyzny

została wzięta’. Dlatego to mężczyzna opuszcza ojca swego i matkę swoją i łączy się ze swą

żoną tak ściśle, że stają się jednym ciałem. Chociaż mężczyzna i jego żona byli nadzy, nie

odczuwali wobec siebie wstydu. 

Upadek pierwszych ludzi 

3.1-24

A wąż był bardziej przebiegły niż wszystkie zwierzęta lądowe, które Pan Bóg stworzył. On to

rzekł do niewiasty: ‘Czy rzeczywiście Bóg powiedział: Nie jedzcie owoców ze wszystkich drzew

tego ogrodu?’ Niewiasta odpowiedziała wężowi: ‘Owoce z drzew tego ogrodu jeść możemy,

tylko o owocach z drzewa, które jest w środku ogrodu, Bóg powiedział: Nie wolno wam jeść

z
 

niego, a nawet go dotykać, abyście nie pomarli’. Wtedy rzekł wąż do niewiasty: ‘Na pewno

nie umrzecie! Ale wie Bóg, że gdy spożyjecie owoc z tego drzewa, otworzą się wam oczy i tak

jak Bóg będziecie znali dobro i zło’. Wtedy niewiasta spostrzegła, że drzewo to ma owoce dobre

276276



do jedzenia, że jest ono rozkoszą dla oczu i że owoce tego drzewa nadają się do zdobycia

wiedzy. Zerwała zatem z niego owoc, skosztowała i dała swemu mężowi, który był z nią: a on

zjadł. A
 

wtedy otworzyły się im obojgu oczy i poznali, że są nadzy; spletli więc gałązki figowe

i
 

zrobili sobie przepaski. Gdy zaś mężczyzna i jego żona usłyszeli kroki Pana Boga

przechadzającego się po ogrodzie, w porze kiedy był powiew wiatru, skryli się przed Panem

Bogiem wśród drzew ogrodu. Pan Bóg zawołał na mężczyznę i zapytał go: ‘Gdzie jesteś?’ On

odpowiedział: ‘Usłyszałem Twój głos w ogrodzie, przestraszyłem się, bo jestem nagi, i ukryłem

się’. Rzekł Bóg: ‘Któż ci powiedział, że jesteś nagi? Czy może zjadłeś z drzewa, z którego ci

zakazałem jeść?’ Mężczyzna odpowiedział: ‘Niewiasta, którą postawiłeś przy mnie, dała mi

owoc z tego drzewa i zjadłem’. Wtedy Pan Bóg rzekł do niewiasty: ‘Dlaczego to uczyniłaś?’

Niewiasta odpowiedziała: ‘Wąż mnie zwiódł i zjadłam’. Wtedy Pan Bóg rzekł do węża:

‘Ponieważ to uczyniłeś, bądź przeklęty wśród wszystkich zwierząt domowych i polnych; na

brzuchu będziesz się czołgał i proch będziesz jadł po wszystkie dni twego istnienia.

Wprowadzam nieprzyjaźń między ciebie i niewiastę, pomiędzy potomstwo twoje a potomstwo

jej: ono zmiażdży ci głowę, a ty zmiażdżysz mu piętę’. Do niewiasty powiedział: ‘Obarczę cię

niezmiernie wielkim trudem twej brzemienności, w bólu będziesz rodziła dzieci, ku twemu

mężowi będziesz kierowała swe pragnienia, on zaś będzie panował nad tobą’. Do mężczyzny

zaś [Bóg] rzekł: ‘Ponieważ posłuchałeś swej żony i zjadłeś z drzewa, co do którego dałem ci

rozkaz w słowach: Nie będziesz z niego jeść – przeklęta niech będzie ziemia z twego powodu:

w trudzie będziesz zdobywał od niej pożywienie dla siebie po wszystkie dni twego życia. Cierń

i oset będzie ci ona rodziła, a przecież pokarmem twym są płody roli. W pocie więc oblicza

twego będziesz musiał zdobywać pożywienie, póki nie wrócisz do ziemi, z której zostałeś

wzięty; bo prochem jesteś i w proch się obrócisz!’ Mężczyzna dał swej żonie imię Ewa, bo ona

stała się matką wszystkich żyjących. Pan Bóg sporządził dla mężczyzny i dla jego żony

odzienie ze skór i przyodział ich. Po czym Pan Bóg rzekł: ‘Oto człowiek stał się taki jak My:

zna dobro i zło; niechaj teraz nie wyciągnie przypadkiem ręki, aby zerwać owoc także z drzewa

życia, zjeść go i żyć na wieki’. Dlatego Pan Bóg wydalił go z ogrodu Eden, aby uprawiał tę

ziemię, z której został wzięty. Wygnawszy zaś człowieka, Bóg postawił przed ogrodem Eden

cherubów i połyskujące ostrze miecza, aby strzec drogi do drzewa życia. 

PROROCY

721 Osoby „widzące więcej”, prorokujące, szamani i czarownicy pojawiali się we

wszystkich pierwotnych systemach wierzeń. To jednak szczególnie prorocy żydow -

scy zostali do dziś zapamiętani przez świat Zachodu i islamu. Pojawili się oni

w
 

ogromnej liczbie na stosunkowo niewielkim obszarze geograficznym, głównie

w
 

okresie rozwoju pierwotnego judaizmu. Łączyło ich przede wszystkim jedno – ob -

sesyjne wzywanie do strachu przed żydowskim Bogiem Jahwe. Był to wspólny mia -

nownik wszelkich dalszych ich proroctw, w tym: złowieszczych gróźb wobec spo -

łeczności żydowskich nieprzestrzegających surowego religijnego prawa, wzywania

do nienawiści przeciwko wyznawcom innych religii (/ kultów) czy prorokowania

277277



o
 

rychłym nadejściu sprawiedliwości dla gnębionego narodu żydowskiego, jako sro -

giej karze mającej być wymierzonej przez Jahwe wszystkim wrogom narodu wybra -

nego Boga – Izraela.

722 Skąd jednak taki nagły wysyp proroków wieszczących w tak podobnym do siebie

katastroficzno-„zamordystycznym” tonie? Czy faktycznie na niewielki obszar Ziemi

zamieszkały przez plemiona Izraelitów nagle punktowo spłynęła surowa wola Boga

całego wielowymiarowego wszechświata? Hm, zapewne są wciąż tacy, którzy w to

nadal chcą wierzyć … Odrzucając jednak religijny przesąd, oczywista odpowiedź

przychodzi tu sama: fakt pojawienia się tak dużej liczby proroków wieszczących

w tym samym duchu o Bogu i świecie wynikał ze zwykłego naśladownictwa, z ów -

czesnej żydowskiej „mody prorockiej”.

723 Bardzo prawdopodobne jest, że początkowo miała miejsce zwykła zamierzona

lub nawet niezamierzona manipulacja w nadawaniu osobom historycznym funkcji

posłannictwa Boskiego (np. Mojżesz). Opowieści o odległych w czasie wydarzeniach,

tworzące się zawsze poprzez wielokrotne przekazywanie ich z ust do ust przed

nadaniem im stałej treści poprzez ich spisanie (uwzględniając również wszelkie póź -

niejsze dopiski i zmiany), nigdy w oczywisty sposób nie mogą mieć wagi świadec -

twa dowodu i jako jakikolwiek dowód być traktowane. Mojżesz, jako historyczny

przywódca społeczności żydowskiej opuszczającej z jakichś powodów Egipt, musiał

wzmocnić i skutecznie zorganizować swoją społeczność, dając jej prawa społeczne

i religijne. Jak inaczej mógł utrzymać władzę i zachować jedność swojej społeczności

w sytuacji konieczności życia tej wielotysięcznej grupy przez kilkadziesiąt lat w trud-

nych warunkach pustynnych, wobec braku innego wolnego miejsca do życia? A kto

mógł prawa i nakazy „przypieczętować” mocniej niż sam Bóg? [15–16] Z kolei póź -

niejsi „wybrańcy Boga” mogli się już czuć pełnoprawnymi kontynuatorami żydow -

skiej tradycji prorockiej.

724 Bardzo prawdopodobne jest też, że część proroków mogła posiadać jakiś dar ja -

snowidzenia, mając przeczucia czy wizje niedostępne „zwykłym śmiertelnikom”.

Niemało ludzi posiada takie zdolności, choć zawsze są one wyjątkowo niewymierne

[252]. Przyszli prorocy mogący odczuwać czasem pewne strzępki nadchodzącej przy -

szłości, interpretowali je jednak tak, jak potrafili – czyli zgodnie z duchem swojej

epoki, gdzie wszystko podporządkowane było woli surowego Boga Jahwe. Część

z
 

nich mogła mieć również większą od innych łatwość otwierania się na energię

278278



wyższą [304], przez co ich nauczanie mogło być bardziej sugestywne, dając w odczu -

ciu obserwatorów wrażenie „bożego natchnienia”. Czując jednak spływającą na sie -

bie energię, prorocy ci ponownie, zawsze przyporządkowywali ją bogu, którego zna -

li [63], a następnie w duchu swojej epoki, swojej religii i wyrosłych w wyniku tego już

– swoich przekonań, głosili swojej społeczności „słowo” tegoż Boga.

725 Tak więc prorocy zostawali uznawani przez sobie współczesnych (i potomnych)

za proroków nie dlatego, że to najpierw wybierał ich Bóg, by później za ich pomocą

móc przekazywać ludziom swoją Boską wolę, ale wyłącznie dlatego, że ich naucza -

nie było charyzmatyczne, będąc zapamiętane. Do tego oczywiście dochodzi najistot -

niejsza przyczyna przyjęcia danego proroka do „oficjalnego zestawu” proroków ży -

dowskich, chrześcijańskich czy islamu, a mianowicie – zgodność ducha jego pro -

roctw z główną linią religii żydowskiej/ chrześcijańskiej/ islamu [704]. To wyłącznie

tacy wieszcze („swoi”) mieli szansę zostać zaakceptowani i trafić do poszczególnych

pism „świętych”. I wyłącznie tacy przetrwali w pamięci pokoleń do dzisiaj. 

726  

54 proroków i prorokiń (łącznie), uznawanych przez judaizm, chrześcijaństwo oraz islam

(do VII w. n.e.), w porządku alfabetycznym (czcionka pogrubiona = brzmienia imion

arabskich):

Mojżesz (Musa), Jezus (Isa ibn Mariam), Mahomet (Muhammad);

Abdiasz, Abraham ( Ibrahim), Achiasz, Adam, Agabos, Aggeusz, Amos, Apostoł Jan,

Apostoł Paweł, Aaron ( Harun), Azariasz, Baruch, Chulda, Daniel, Dawid ( Dawud),

Debora, Dhul-Kifl, Eldad, Eliasz (Iljas), Elizeusz (Al-Jasa), Ezechiel, Gad, Habakuk,

Henoch ( Irdis), Hiob ( Ajub), Hud, Izaak ( Ishak), Izajasz, Izmael ( Izmail), Jakub,

Jan Chrzciciel ( Jahja), Jeremiasz, Jetro ( Szoaib), Joel, Jonasz ( Junus), Jozue, Józef

(Jusuf), Lot ( Lut), Malachiasz, Micheasz, Medad, Miriam, Natan, Nahum, Noe

(Nuh), Ozeasz,  Saleh, Salomon ( Sulejman), Samuel, Sofoniasz, Zachariasz

(Zakarijja).

727 Prorocy przemawiający w swoim odczuciu zgodnie z głosem Boga swojej religii

odnosili się czasem do oczywistych (ogólnoludzkich) wartości uniwersalnych (np. Je-

zus czy Mahomet), ale przede wszystkim dawali upust swojej potrzebie kaznodziej -

stwa w żydowskim duchu straszenia srogą karą Boską. Wielu z nich głosiło mające

się pojawiać najokrutniejsze kary Boskie teraz lub po śmierci za jakiekolwiek odstęp -

stwo od surowych praw żydowskich. Katalog kar był szeroki i obejmował cały za -

279279



kres możliwych do wyobrażenia sobie kar: od wyjątkowo bolesnych chorób, przez

cierpienia egzystencjalne, po okrutną karę śmierci czy wypędzenie (oznaczającą rów-

nież ostatecznie śmierć, ale śmierć gorszą, bo na obcej ziemi i najczęściej całej rodzi -

ny). 

728 Na końcu tej listy była jednak zawsze kara najgorsza: wieczne męki piekielne

w
 

ogniach Szeolu. Oj, musiało to działać na wyobraźnię naszych przodków! Jezus

dodatkowo głosił potrzebę miłości pomiędzy ludźmi i bezinteresownej pomocy in -

nym – choć dotyczyło to przede wszystkim samych Żydów, traktując pogan na rów -

ni z nieczystymi psami (Mt.15.22-26; Mk.7.26-27) – ale zbawienie od „grzechów” mia-

ło być dostępne wyłącznie dla tych Żydów, którzy nie tyle wierzą w Boga Jahwe, ale

uwierzą też w nauki Jezusa i niego samego, jako syna Jahwe. Tym zaś, którzy nie

uwierzą, Jezus oferował na równi z innymi prorokami judaizmu, wieczne potępienie

i męki w ogniach piekielnych – tu Chrystusowa wybiórcza miłość do ludzi już się

kończyła. Analogicznie w przypadku Mahometa.

729 Prorocy byli niewątpliwie wybitnymi przedstawicielami swoich epok, skoro po -

trafili zostać zauważeni i zapamiętani na pokolenia, ale czy dzisiaj wciąż należy uwa-

żać ich za posłańców Boga, bezrefleksyjnie wierząc w ich słowa? I to przecież nie

bezpośrednio im, a najczęściej jedynie temu, co zostało zapamiętane i zapisane przez

innych, czasem długo po ich śmierci, jako rzekomo to, co za życia głosili.

730 Czy samo to, że jakiś człowiek (bez względu na to, czy w zamierzchłej przeszło -

ści, czy dzisiaj) uważa, że przemawia przez niego Bóg i w następstwie tego inni rów -

nież zaczynają tak uważać – czy coś takiego już upoważnia do przyjmowania takich

słów, jako słów najwyższego Boga całości dzieła stworzenia? Przecież gdyby Stwórca

chciał coś istotnego ludziom powiedzieć, to zrobiłby to w taki sposób, żeby wszyscy

wyraźnie to usłyszeli i zrozumieli wprost, a nie używałby wątpliwych ludzkich po -

średników. 

731 Nie ma chyba żadnej wątpliwości, że gdyby Bóg, co do którego wszyscy się zga -

dzamy, że jest wszechmogący i wszechwładny, chciał przekazać stworzonym przez

siebie ludziom na całym ziemskim globie swoje prawa, toby to uczynił w sposób dla

wszystkich oczywisty i jednoznaczny. Chcąc, np. przekazać ludziom swoje 10 przy -

kazań, obdarowałby naszych przodków zapewne nie tyle prymitywnymi, ciężkimi

i
 

kruchymi tablicami kamiennymi, co tablicami znacznie bardziej trwałymi (może,

280280



np. włókna węglowe?), a i przy tym pewnie znacznie atrakcyjniejszymi designersko,

podkreślając faktyczną Boskość i majestat dawcy. Ufając inteligencji Stwórcy, zapew -

ne również obdarowałby On swoim darem przykazań od razu wszystkich ludzi na

całym świecie, a nie tylko jednego Mojżesza, tak by po pierwsze uczynić to skutecz -

nie, a po drugie – nie wzbudzać żadnych późniejszych kontrowersji kwestionujących

Jego Boskie działanie i osłabiających Jego autorytet.

732 No chyba… że to faktycznie sam Wszechmogący Bóg, stworzyciel tysięcy miliar -

dów galaktyk i gwiazd zadecydował w swoim Boskim majestacie, że będzie się kon -

taktował wyłącznie z niewielkim rodem Abrahama wybranym przez siebie w jed -

nym miejscu małej planety o nazwie Ziemia, zawierając z nim szczególne „przymie -

rze”, postanawiając równocześnie, że nie będzie się w ogóle interesował milionami

innych istot ludzkich również stworzonych przez siebie na tejże Ziemi, zostawiając

ich na niełaskę pogańskich wierzeń i pogańskich zabobonów. Do tego nakazał jesz -

cze swojemu narodowi wybranemu walkę przeciwko nim za bycie nie-Żydami, po -

zwalając swoim wybrańcom na drodze do „ziemi obiecanej” – Kanaanu, bezlitośnie

wyrzynać całe narody: mężczyzn, kobiety i dzieci… Cóż to jednak za żałosna bezgra-

niczna pycha i megalomania wciąż chcieć tak twierdzić!

733 To, co można jeszcze zrozumieć w kontekście głęboko zamierzchłych czasów, po -

zbawionych siłą rzeczy wiedzy współcześnie dostępnej człowiekowi, absolutnie nie

powinno być już dzisiaj dłużej rozpatrywane w kategoriach całkowicie odartych ze

zdrowego rozsądku. Na szczęście to sam Bóg Stwórca obdarzył nas intelektem, by -

śmy potrafili wyraźnie rozróżnić to, co wiarygodne, od tego, co jest jedynie naiwnym

religijnym zabobonem, bez względu na to, jak wysokiego mniemania zabobon ten

nie miałby o sobie.

734 Dlatego jeszcze raz należy głośno zapytać tak, by mogło to zostać wyraźnie usły -

szane w każdym zakątku Ziemi: czy nie jest oczywiste, że gdyby Wszechmogący

Stwórca chciał przekazać ludziom, czego od nas chce, a czego od nas nie chce, to by

to w jednej chwili jednoznacznie uczynił, a nie próbowałby przez tysiąclecia nieudol -

nie i pokrętnie docierać do ludzi z „dobrą” czy „złą nowiną”, zatrudniając do tego

zadania ludzkich pośredników – tak zwanych proroków – w tym: Mojżesza, Jezusa

czy Mahometa?

281281



735
 

Gdyby Bóg chciał coś istotnego dla siebie ludziom przekazać, toby to po prostu

uczynił. I z pewnością zrobiłby to w taki sposób, by każdy odbiorca tego

przekazu, w każdej epoce mógł przekaz ten zrozumieć w sposób jasny, dokładny
 

i oczywisty, niepozostawiający żadnej wątpliwości. 

Czy uważasz, że Bóg, Absolut, Wszechmogący Stworzyciel całości naszego

istnienia nie potrafiłby tego uczynić, gdyby tylko taka była Jego wola?

736 Bóg nie potrzebuje żadnych ludzkich pośredników i proroków do tego, aby prze -

kazywać ludziom swoją wolę. Jeżeli ktoś chce myśleć inaczej, oznacza to, że obraża

Boga – Jego inteligencję i nieograniczoną niczym w naszym świecie potęgę Jego Ab -

solutu. Nikt nie ma prawa przemawiać w imieniu Boga, nazywając się Jego proro -

kiem, posłańcem czy synem, a jeżeli ktoś chce dzisiaj jeszcze tak czynić, należy czym

prędzej skierować go na przymusowe leczenie psychiatryczne, zanim zacznie wy -

miernie szkodzić innym.

737 Warto pamiętać, że rzekome przekazywanie woli Boga przez ludzi „wybranych”

od początku budziło kontrowersje już w czasach współczesnych każdego z proro -

ków. Prorocy byli najczęściej prześladowani, tak jak prześladowany za herezje i mą -

cenie ładu społecznego był Jezus Chrystus – oto bowiem pojawił się kolejny wichrzy -

ciel, Jezus, który naucza ludzi, buntuje ich i podważa istniejący porządek prawny.

Do tego jeszcze zapewnia, że nie tylko jest on prorokiem/ posłańcem głoszącym wolę

Boga, ale jest samym Synem Boga, a Bóg jest jego Ojcem. I to Bóg daje mu prawo są -

dzić ludzi, a nikt nie wejdzie do Królestwa Bożego jego ojca inaczej, niż tylko przez

niego!

738 Przecież gdyby nie budziło to żadnych kontrowersji, szczególnie po rzekomych

cudach czy po rzekomym zmartwychwstaniu (nieuznawanym przez nikogo z wyjąt -

kiem samych chrześcijan), Jezus zostałby od razu, przez cały ówczesny świat przyję -

ty z otwartymi rękami, a Bóg skutecznie osiągnąłby swój cel przekazania tego, co

chciał ludziom rzekomo przekazać. Nawet gdyby miało to trwać nieco dłużej … No

tak, ale dzisiaj, po prawie 2
 
000 lat możemy już powiedzieć, że coś jednak komuś …

nie wyszło. I zapewne nie był to Bóg. 

739
 

Stworzony lata po śmierci Jezusa, przez kolejnych budowniczych religii chrześcijań -

skiej wywód logiczny przedstawiający: pojawienie się Jezusa Chrystusa na świecie z woli

Boga, jego nauczanie, męczeńską śmierć na krzyżu i zmartwychwstanie, był próbą poskle -

282282



jania przez twórców chrześcijańskiej religii faktów i mitów w jeden logiczny w ich oczach

– i mający być logicznym w oczach odbiorców chrześcijaństwa – ciąg. 

Z przyjętej wizji miało wynikać (i tak przyjmuje do dziś zdecydowana większość reli -

gii chrześcijańskich), że Bóg Jahwe zaplanował narodziny swojego Boskiego syna, Jezusa,

w ludzkim ciele, z dziewicy Marii, i w pewnym momencie jego życia nakazał mu naucza -

nie ludzi, oddając mu również władzę nad wszystkimi ludźmi na ziemi. Potem poprowa -

dził go na męczeńską śmierć, aby zbawić w ten sposób od srogości swojego gniewu, dusze

wszystkich ludzi jako „grzeszników”. Na koniec spowodował jego zniknięcie z grobu –

zmartwychwstanie – aby pokazać wszystkim ludziom, że jeżeli będą żyć zgodnie z ustalo -

nym prawem religijnym, nie będą „grzeszyć” i będą się Go bać oraz uwierzą w jego syna

Chrystusa, to po śmierci i mającym nastąpić na końcu świata Sądzie Ostatecznym, też

pójdą żyć wiecznie do Boskiego nieba/ raju … Lub jeżeli nie uwierzą, pójdą do obiecanego

im wiecznego piekła. 

Następnie, aby „uprawomocnić” tę wersję i móc uznawać Jezusa za prawowitego

Boga, po dyskusji i negocjacjach biskupów, uznano Jezusa za Boga. Odbyło się to na sobo -

rze nicejskim I w 325 r. n.e., zwołanym i nadzorowanym przez cesarza Rzymu, Konstan -

tyna I. (Negocjacje na temat „boskości” Jezusa prowadzone były bez udziału biskupów

„niewygodnych”; nie poczekano na ich przybycie na sobór). Następnie uznano, że Bóg jest

obecny w trzech osobach, � . Trójcy Świętej (Bóg Ojciec, Syn Boży i Duch Święty). Na

soborze konstantynopolitańskim I w 381 r. n.e., zatwierdzono to ostanie uznanie jako do -

gmat – pozostający do dzisiaj centralną prawdą chrześcijańskiej wiary. 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: 379]

740 Nad wyraz to, mówiąc delikatnie – zagmatwane i zwyczajnie … nakombinowane. No,

ale jeżeli tylko ktoś ma ochotę w to wierzyć, to oczywiście ma do tego prawo jako człowiek

wolny, mający zapewne możliwość decydowania o swoich wyborach. Szkoda tylko, że to

sami ludzie najpierw negocjują między sobą, ustalając co/ kto ma być Bogiem, a potem to -

talitarnie przez wieki narzucają swoje religijne ustalenia i przesądy całemu światu czło -

wieka, zabijając wspaniałą różnorodność tego świata otrzymaną od prawdziwego Boga –

od Stwórcy. No … ale taki był niestety urok dotychczasowych religii chcących za wszelką

cenę „uświęcać” swoje autorskie, trywialne, prymitywne wizje Boga, świata i człowieka.

741 Podobnie, jak z kontrowersjami dotyczącymi nauk głoszonych przez Jezusa, wy -

glądała sytuacja z Mahometem (islam), który w początkowym okresie głoszenia isla -

mu wzbudzał społeczną niechęć do proponowanej w nowej religii surowej wizji

Boga, religii i świata. Dopiero ucieczka Mahometa w 622 r. n.e. z Mekki do dzisiejszej

283283



Medyny umożliwiła mu znaczne wzmocnienie swojej pozycji politycznej i dała moż -

liwość rozwoju i rozprzestrzenienia islamu. Mahomet traktował siebie (i tak jest w is -

lamie traktowany) jako najważniejszego i ostatniego proroka w cyklu Boskich obja -

wień następujących od Abrahama. W przeciwieństwie do Jezusa Mahomet nigdy nie

traktował siebie (mówił o sobie) jako, np. syna Boga. Jezusa traktował jako proroka,

odrzucając jego śmierć na krzyżu i zmartwychwstanie oraz uznanie boskości jego

osoby.

WYWOŁYWANIE STRACHU. PROMOWANIE PRZEMOCY I NIENAWIŚCI

742 Należy bezwzględnie przypomnieć, że dzisiaj, w praktycznie wszystkich cywili -

zowanych państwach świata, wiele zachowań opisywanych i propagowanych w pi -

smach „świętych” jest karane! Zachowania takie, jak manipulacja, wywoływanie po -

czucia zagrożenia, groźby utraty zdrowia, utraty życia, nawoływanie do nienawiści

i zabijania i im podobne są naganne i grozi za nie kara więzienia. Mimo to religie na -

dal odwołują się bez ograniczeń i bez należnego dystansu do kontrowersyjnych tre -

ści, promując swoje pisma „święte” jako niepodzielną całość, mającą być rzekomo

„wyjątkowym dobrem danym człowiekowi przez Boga”, promując tym samym

(choćby czasem nawet jedynie pośrednio) zachowania sprzeczne z prawem.

743 Problem ten, jakkolwiek pozornie może się wydawać błahy, taki jednak nie jest,

ponieważ poszczególne pisma „święte” dają pełne umocowanie każdemu (i to umo -

cowanie w Bogu stojącemu w rozumieniu wiernych ponad wszelkim prawem usta -

nawianym przez ludzi) do postępowania zgodnie z propagowanymi w nich zacho -

waniami – efekty czego widać choćby na przykładzie dzisiejszego fundamentalizmu

i ekstremizmu islamskiego. Nie ma żadnych gwarancji, że wartości uznawane dzisiaj

jako naganne i sprzeczne z współczesnymi zasadami współżycia społecznego nie zo -

staną za jakiś czas ponownie uznane za dopuszczalne czy wręcz nakazywane. 

744 Poniżej, w celach poglądowych, zamieszczam garść cytatów ze „świętych” pism

dwóch największych religii świata – Biblii (chrześcijaństwo) oraz Koranu (islam).

Fragmenty z biblijnego Starego Testamentu zapożyczone przez chrześcijaństwo z ży -

dowskich pism „świętych”, nadal obowiązują ortodoksyjnych żydów wciąż oczeku -

jących obiecanego im przez Jahwe Mesjasza, który ma wymierzyć światu pozaży -

dowskiemu „należną mu sprawiedliwość”, wywyższając nad innych wyłącznie Ży -

dów. Wybrane spośród wielu podobnych cytaty ukazują bezwzględność żydowskie -

284284



go (i następnie arabskiego) Boga, obrazują tworzenie poczucia zagrożenia, są przy -

kładem pochwalania i propagowania przemocy i nawoływania do nienawiści wzglę -

dem innych oraz do eksterminacji innych w imię wyznawanych przez siebie religii.

745
 

BIBLIA   [BIBLIOGRAFIA 1]

Stary Testament

Księga Wyjścia.

Objawienie się Boga Izraelowi. 19.10-16

Powiedział Pan do Mojżesza: ‘ Idź do ludu i każ im się przygotować na święto dziś i jutro.

Niechaj wypiorą swe szaty i niech będą gotowi na trzeci dzień, bo trzeciego dnia zstąpi Pan na

oczach całego ludu na górę Synaj. Oznacz ludowi granice dookoła góry i powiedz mu:

Strzeżcie się wstępować na górę i dotykać jej podnóża, gdyż kto by się dotknął góry, będzie

ukarany śmiercią. Nie dotknie go ręka, lecz winien być ukamienowany lub przebity strzałą.

Człowiek ani bydlę nie może być zachowane przy życiu. Gdy zaś zagrzmi trąba, wtedy niech

podejdą pod górę’. (…) Trzeciego dnia rano rozległy się grzmoty z błyskawicami, a gęsty obłok

rozpostarł się nad górą i rozległ się głos potężnej trąby, tak że cały lud przebywający w obozie

drżał ze strachu.

Księga Wyjścia

(Pouczenie Izraelitów o przepisach kultu) 35.1-2

Mojżesz zebrał całe zgromadzenie Izraelitów i powiedział do nich: ‘Oto co Pan nakazał wam

wypełnić: Sześć dni będziesz wykonywał pracę, ale dzień siódmy będzie dla was świętym

szabatem odpoczynku dla Pana; ktokolwiek zaś pracowałby w tym dniu, ma być ukarany

śmiercią’

Księga Liczb.

Naruszenie szabatu. 15.32-36

Gdy Izraelici przebywali na pustyni, spotkali człowieka zbierającego drwa w dzień szabatu.

Wtedy przyprowadzili go ci, którzy go spotkali przy zbieraniu drew, do Mojżesza, Aarona

i całego zgromadzenia. Zatrzymali go pod strażą, bo jeszcze nie zapadło postanowienie, co

z nim należy uczynić. Pan zaś rzekł do Mojżesza: ‘Człowiek ten musi umrzeć – cała

społeczność ma go poza obozem ukamienować’. Wyprowadziło go więc całe zgromadzenie poza

obóz i ukamienowało tak iż umarł, według rozkazu jaki wydał Pan Mojżeszowi.

Księga Liczb.

(Ukaranie buntowników) 17.6-15 

(…) A nazajutrz szemrała cała społeczność Izraelitów przeciw Mojżeszowi i Aaronowi

mówiąc: ‘Wyście wytracili lud Pana’. ( …) Rzekł Pan do Mojżesza: ‘Oddalcie się od tej

społeczności, bo chcę ich wytracić w jednej chwili’. Oni zaś upadli na twarze. I rzekł Mojżesz

do Aarona: ‘Weź kadzielnicę, włóż do niej ognia z ołtarza i rzuć kadzidła, a idź prędko do ludu,

by dokonać nad nimi przebłagania, bo Pan rozgniewał się i już się zaczyna plaga’. Wziął więc

Aaron kadzielnicę, jak mu przykazał Mojżesz, i pobiegł między lud, gdzie już się rozpoczęła

plaga. Nałożył kadzidło i
 

dokonał obrzędu przebłagania nad ludem. Stanął następnie pomiędzy

umarłymi i żywymi – a plaga ustała. A tych, którzy zginęli, było czternaście tysięcy

285285



siedmiuset, oprócz zmarłych z powodu Koracha. Potem wrócił Aaron do Mojżesza u wejścia do

Namiotu Spotkania i ustała plaga. 

Księga Kapłańska

Zagłada i wygnanie 26.27-32

Jeżeli i wtedy nie będziecie Mi posłuszni i będziecie Mi postępować na przekór, to i Ja

z
 

gniewem wystąpię przeciwko wam i ześlę na was siedmiokrotne kary za wasze grzechy.

Będziecie jedli ciało synów i córek waszych. Zniszczę wasze wyżyny słoneczne, rozbiję wasze

stele, rzucę wasze trupy na trupy waszych bożków, będę się brzydzić wami. Zamienię w ruiny

wasze miasta, spustoszę wasze miejsca święte, nie będę wchłaniał przyjemnej woni waszych

ofiar. Ja sam spustoszę ziemię, tak że będą się zdumiewać wasi wrogowie, którzy ją wezmą

w
 

posiadanie. 

Księga Izajasza

Mowy wieszcze przeciw narodom pogańskim

(Wyrok na Babilon) 13.15-18

Każdy odszukany będzie przebity, każdy złapany polegnie od miecza. Dzieci ich będą

roztrzaskane w ich oczach, ich domy będą splądrowane, a żony – zgwałcone. Oto Ja pobudzam

przeciw nim Medów, którzy nie cenią sobie srebra ani w złocie się nie kochają. Wszyscy

chłopcy będą roztrzaskani, dziewczynki zmiażdżone. Nad noworodkami się nie ulitują, ich oko

nie przepuści także niemowlętom.

Księga Wyjścia

(Dekalog) 20.4-5

Nie będziesz czynił żadnej rzeźby ani żadnego obrazu tego, co jest na niebie wysoko, ani tego,

co jest na ziemi nisko, ani tego, co jest w wodach pod ziemią! Nie będziesz oddawał im pokłonu

i nie będziesz im służył, ponieważ Ja Pan, twój Bóg, jestem Bogiem zazdrosnym, który karze

występek ojców na synach do trzeciego i czwartego pokolenia względem tych, którzy Mnie

nienawidzą.

Księga Wyjścia

(Prawo moralne) 22.19

Ktokolwiek by składał ofiary innym bogom (poza samym Panem), podlega klątwie [=wyrok

śmierci]

Druga Księga Kronik

(Wyrocznia Chuldy) 34.24-25

To mówi Pan: ‘ Oto sprowadzam zagładę na to miejsce i na jego mieszkańców: wszystkie

przekleństwa, jakie są napisane w tej księdze, którą czytali przed królem judzkim. Za to, że

opuścili Mnie i składali ofiary kadzielne bogom obcym, drażniąc mnie wszystkimi dziełami

swoich rąk, zapłonął mój gniew przeciw temu miejscu i nie zgaśnie’.

Księga Powtórzonego Prawa

(Przekleństwa za występki) 28.15-35

Jeśli nie usłuchasz głosu Pana, Boga swego, i nie wykonasz pilnie wszystkich poleceń i praw,

które ja dzisiaj tobie daję, spadną na ciebie wszystkie te przekleństwa i dotkną cię. ( …) Pan

286286



ześle na ciebie przekleństwo, zamieszanie i przeszkodę we wszystkim, do czego wyciągniesz

rękę, co będziesz czynił. Zostaniesz zmiażdżony i zginiesz nagle wskutek przewrotnych swych

czynów, ponieważ Mnie opuściłeś. Pan sprawi, że przylgnie do ciebie zaraza, aż cię wygładzi

na tej ziemi, którą idziesz posiąść. Pan dotknie cię wycieńczeniem, febrą, zapaleniem,

oparzeniem, śmiercią od miecza, zwarzeniem zbóż od gorąca i śniecią: będą cię one

prześladować, aż zginiesz. ( …) Twój trup będzie strawą wszystkich ptaków powietrznych

i
 

zwierząt lądowych, a nikt ich nie będzie odpędzał. Pan dotknie cię wrzodem egipskim,

hemoroidami, świerzbem i parchami, których nie zdołasz wyleczyć. Pan dotknie cię obłędem,

ślepotą i niepokojem serca. W południe będziesz szedł po omacku, jak niewidomy idzie po

omacku w ciemności, w zabiegach swoich nie będziesz miał powodzenia. Stale będziesz

napastowany, ograbiany, a nikt cię nie będzie ratował. ( …) Zawsze będziesz gnębiony

i
 

uciskany. Pan cię dotknie złośliwymi wrzodami na kolanach i nogach, nie zdołasz ich uleczyć;

rozciągną się od stopy aż do wierzchu głowy.

Księga Wyjścia

(Kult złotego cielca) 32.26-29

Zatrzymał się Mojżesz w bramie obozu i zawołał: Kto jest za Panem, do mnie! A wówczas

przyłączyli się do niego wszyscy synowie Lewiego. I rzekł do nich: Tak mówi Pan, Bóg Izraela:

Każdy z was niech przypasze miecz do boku. Przejdźcie tam i z powrotem od jednej bramy

w obozie do drugiej i zabijajcie: kto swego brata, kto swego przyjaciela, kto swego krewnego.

Synowie Lewiego uczynili według rozkazu Mojżesza, i zabito w tym dniu około trzech tysięcy

mężów. Mojżesz powiedział wówczas do nich: Poświęciliście ręce dla Pana, ponieważ każdy

z was był przeciw swojemu synowi, przeciw swemu bratu. Oby Pan użyczył wam dzisiaj

błogosławieństwa!

Księga Powtórzonego Prawa

(Hymn Mojżesza) 32.39-43

Patrzcie teraz, że Ja jestem, Ja jeden, i nie ma ze Mną żadnego boga. Ja zabijam i Ja sam

ożywiam, Ja ranię i Ja sam uzdrawiam, że nikt z mojej ręki nie uwalnia. Podnoszę rękę ku

niebu i mówię: Tak, Ja żyję na wieki. Gdy miecz błyszczący wyostrzę i wyrok wykona ma ręka,

na swoich wrogach się pomszczę, odpłacę tym, którzy Mnie nienawidzą. Upoję krwią moje

strzały, mój miecz napasie się mięsem, krwią poległych i uprowadzonych, głowami dowódców

nieprzyjacielskich. Chwalcie, narody, lud Jego: bo On odpłaci za krew swoich sług, odda

zapłatę swym wrogom, oczyści kraj swego ludu.

Księga Powtórzonego Prawa

(Próba na pustyni) 8:18-20

Pamiętaj o Panu, Bogu twoim, bo On udziela ci siły do zdobycia bogactwa, aby wypełnić

dzisiaj przymierze, jakie poprzysiągł twoim przodkom. Lecz jeśli zapomnisz o Panu, Bogu

twoim, i pójdziesz za bogami obcymi, aby im służyć i oddawać im pokłon, oznajmiam ci dzisiaj,

że zginiesz na pewno. Jak te narody, które Pan wygubił sprzed twego oblicza, tak i wy zginiecie

za to, żeście nie słuchali głosu Pana, Boga waszego.

Druga Księga Królewska

(Zagłada wojska Sennacheryba) 19.35

287287



Tejże samej nocy wyszedł Anioł Pański i pobił w obozie Asyryjczyków sto osiemdziesiąt pięć

tysięcy ludzi. Rano, kiedy wstali, oto ci wszyscy byli martwymi ciałami.

Druga Księga Kronik

(Przestrogi proroka Azariasza) 15.13

Będzie skazany na śmierć każdy, kto by – mały czy wielki, mężczyzna czy kobieta – nie szukał

Pana, Boga Izraela.

Pierwsza Księga Samuela

(Święta wojna z Amalekitami i odrzucenia Saula) 15.2-3

Tak mówi Pan Zastępów: Ukarzę Amaleka za to, co uczynił Izraelitom, jak stanął przeciw nim

na drodze, gdy szli z Egiptu. Dlatego teraz idź, pobijesz Amaleka i obłożysz klątwą wszystko,

co jest jego własnością; nie lituj się nad nim, lecz zabijaj tak mężczyzn, jak i kobiety, młodzież

i dzieci, woły i owce, wielbłądy i osły.

Księga Psalmów

Psalm 94, Wołanie o sprawiedliwość 1-23

Boże, Mścicielu, Panie, Boże, Mścicielu, ukaż się! Powstań Ty, który sądzisz ziemię, daj

pysznym odpłatę! Jak długo występni, o Panie, jak długo będą się chełpić występni, będą pleść

i gadać bezczelnie, i chwalić się będą wszyscy złoczyńcy?( …) Za ich niegodziwość zapłaci;

i zgubi ich własna złośliwość, nasz Pan Bóg ich zgubi.

746  Nowy Testament, słowa Jezusa:   [BIBLIOGRAFIA 1]

Ewangelia wg św. Mateusza, 11.20-24

Biada nie pokutującym miastom

Wtedy począł czynić wyrzuty miastom, w których najwięcej Jego cudów się dokonało, że się nie

nawróciły.  ‘Biada tobie, Korozain! Biada tobie, Betsaido! Bo gdyby w Tyrze i Sydonie działy

się cuda, które u was się dokonały, już dawno w worze i w popiele by się nawróciły. Toteż

powiadam wam: Tyrowi i Sydonowi lżej będzie w dzień sądu niż wam. A ty, Kafarnaum, czy

aż do nieba masz być wyniesione? Aż do Otchłani zejdziesz. Bo gdyby w Sodomie działy się

cuda, które się w tobie dokonały, zostałaby aż do dnia dzisiejszego. Toteż powiadam wam:

Ziemi sodomskiej lżej będzie w dzień sądu niż tobie’.

Ewangelia wg św. Mateusza, 25.31-46

Sąd Ostateczny

Gdy Syn Człowieczy przyjdzie w swej chwale i wszyscy aniołowie z Nim, wtedy zasiądzie na

swoim tronie pełnym chwały. I zgromadzą się przed Nim wszystkie narody, a On oddzieli

jednych od drugich, jak pasterz oddziela owce od kozłów. ( …) Wtedy odezwie się i do tych po

lewej stronie: ‘Idźcie precz ode Mnie, przeklęci, w ogień wieczny, przygotowany diabłu i jego

aniołom! Bo byłem głodny, a nie daliście Mi jeść; byłem spragniony, a nie daliście Mi pić;

byłem przybyszem, a nie przyjęliście Mnie; byłem nagi, a nie przyodzialiście Mnie; byłem

chory i w więzieniu, a
 

nie odwiedziliście Mnie’. Wówczas zapytają i ci: ‘Panie, kiedy

widzieliśmy Cię głodnym albo spragnionym, albo przybyszem, albo nagim, kiedy chorym albo

w więzieniu, a nie usłużyliśmy Tobie?’ Wtedy odpowie im: ‘Zaprawdę, powiadam wam:

288288



Wszystko czego nie uczyniliście jednemu z tych najmniejszych, tegoście i Mnie nie uczynili’.

I
 

pójdą ci na mękę wieczną, sprawiedliwi zaś do życia wiecznego.

Ewangelia wg św. Łukasza, 12.4-5

(..) Nie bójcie się tych, którzy zabijają ciało, a potem nic więcej uczynić nie mogą. Pokażę wam,

kogo macie się obawiać: bójcie się Tego, który po zabiciu ma moc wtrącić do piekła. Tak, mówię

wam: Tego się bójcie!

Ewangelia wg św. Łukasza, 13.1-5

Wezwanie do nawrócenia

W tym samym czasie przyszli niektórzy i donieśli Mu o Galilejczykach, których krew Piłat

zmieszał z krwią ich ofiar. Jezus im odpowiedział: ‘Czyż myślicie, że ci Galilejczycy byli

większymi grzesznikami niż inni mieszkańcy Galilei, że to ucierpieli? Bynajmniej powiadam

wam; lecz jeżeli się nie nawrócicie, wszyscy podobnie zginiecie. Albo myślicie, że owych

osiemnastu, na których zawaliła się wieża w Siloam i zabiła ich, było większymi winowajcami

niż inni mieszkańcy Jerozolimy? Bynajmniej, powiadam wam; lecz jeśli się nie nawrócicie,

wszyscy tak samo zginiecie’.

Ewangelia wg św. Łukasza, 14.26

Obowiązki uczniów Jezusa

Jeśli kto przychodzi do Mnie, a nie ma w nienawiści swego ojca i matki, żony i dzieci, braci

i sióstr, nadto i siebie samego, nie może być moim uczniem.

Ewangelia wg św. Łukasza, 21.25-28

Przyjście Chrystusa

Będą znaki na słońcu, księżycu i gwiazdach, a na ziemi trwoga narodów bezradnych wobec

szumu morza i jego nawałnicy. Ludzie będą mdleć ze strachu, w oczekiwaniu wydarzeń

zagrażających ziemi. Albowiem moce niebios zostaną wstrząśnięte. Wtedy ujrzą Syna

Człowieczego, nadchodzącego w obłoku z wielką mocą i chwałą. A gdy się to dziać zacznie,

nabierzcie ducha i podnieście głowy, ponieważ zbliża się wasze odkupienie.

Ewangelia wg św. Łukasza, 21.34-36

Potrzeba czujności

Uważajcie na siebie, aby wasze serca nie były ociężałe wskutek obżarstwa, pijaństwa i trosk

doczesnych, żeby ten dzień nie przypadł na was znienacka, jak potrzask. Przyjdzie on bowiem

na wszystkich, którzy mieszkają na całej ziemi. Czuwajcie więc i módlcie się w każdym czasie,

abyście mogli uniknąć tego wszystkiego, co ma nastąpić i stanąć przed Synem Człowieczym.

Nowy Testament

Pierwszy List do Koryntian (św. Paweł), 14.33-35

Tak jak to jest we wszystkich zgromadzeniach świętych, kobiety mają na tych gromadzeniach

milczeć; nie dozwala się im bowiem mówić, lecz mają być poddane, jak to Prawo nakazuje.

A
 

jeśli pragną się czego nauczyć, niech zapytają w domu swoich mężów! Nie wypada bowiem

kobiecie przemawiać na zgromadzeniu.

289289



747 
  

KORAN   [BIBLIOGRAFIA 2]

2 Krowa (Al - Bakara)

(…)

191 I zabijajcie ich, gdziekolwiek ich spotkacie, i wypędzajcie ich, skąd oni was wypędzili.

Prześladowanie jest gorsze niż zabicie. I nie zwalczajcie ich przy świętym Meczecie, dopóki oni nie

będą was tam zwalczać. Gdziekolwiek oni będą walczyć przeciw wam, zabijajcie ich!

–
 
Taka jest odpłata niewiernym! –

4 Kobiety (An-Nisa)

(…)

74 Niechże walczą na drodze Boga ci, którzy za życie tego świata kupują życie ostateczne!

A kto walczy na drodze Boga i zostanie zabity albo zwycięży, otrzyma od Nas nagrodę ogromną.

(…)

76 Ci, którzy wierzą, walczą na drodze Boga, a ci, którzy nie wierzą, walczą na drodze Saguta.

Walczcie więc z poplecznikami szatana! Zaprawdę, podstęp szatana jest słaby!

(…)

89 Oni by chcieli, abyście byli niewiernymi, tak jak oni są niewiernymi, abyście więc byli równi.

Przeto nie bierzcie sobie opiekunów spośród nich, dopóki oni nie wywędrują razem na drodze

Boga.

A jeśli się odwrócą, to chwytajcie i zabijajcie ich, gdziekolwiek ich znajdziecie!

I nie bierzcie sobie spośród nich ani opiekuna, ani pomocnika!

(…)

115 A kto oddzieli się od Posłańca, mając jasną wiedzę o tym, jaka jest dla niego droga prosta,

a postępuje inną drogą niż droga wiernych – to My obrócimy go ku temu, ku czemu on sam się

zwrócił, i wystawimy go na spalenie w Gehennie. A jakże złe to miejsce przybycia!

(…)

120 On obiecuje im i budzi w nich pragnienia; lecz szatan obiecuje tylko złudę!

121 Dla tych miejscem schronienia jest Gehenna. I nie znajdą oni od niej wybawienia!

(…)

168 Zaprawdę, tym, którzy nie uwierzyli i którzy byli niesprawiedliwymi 

– tym nie przebaczy Bóg i nie poprowadzi ich drogą prostą,

169 tylko – drogą Gehenny, gdzie będą przebywać na wieki.

5 Stół Zastawiony (Al-Maida)

(…)

33 Zapłatą dla tych, którzy zwalczają Boga i Jego Posłańca i starają się szerzyć zepsucie na ziemi,

będzie tylko to, iż będą oni zabici lub ukrzyżowani albo też obetnie im się rękę i nogę

naprzemianlegle, albo też zostaną wypędzeni z kraju. Oni doznają hańby na tym świecie i kary

bolesnej w życiu ostatecznym.

34 Z wyjątkiem tych, którzy się nawrócą, zanim przejmiecie władzę nad nimi.

I wiedzcie, że Bóg jest przebaczający, litościwy!

290290



7 Wzniesione Krawędzie (Al-A'Raf)

(…)

40 Zaprawdę, dla tych, którzy za kłamstwo uznali Nasze znaki i ponad nie dumnie się

wywyższyli, nie będą otwarte bramy nieba i nie wejdą oni do Ogrodu, dopóki wielbłąd nie

przejdzie przez igielne ucho.

W ten sposób My płacimy grzesznikom!

41 Dla nich Gehenna będzie miejscem wypoczynku, a nad nimi będą zasłony.

W ten sposób My płacimy niesprawiedliwym!

9 Skrucha (At-Tauba)

(…)

5 A kiedy miną święte miesiące, wtedy zabijajcie bałwochwalców, tam gdzie ich znajdziecie;

chwytajcie ich, oblegajcie i przygotowujcie dla nich wszelkie zasadzki! Ale jeśli oni się nawrócą

i będą odprawiać modlitwę, i dawać jałmużnę, to dajcie im wolną drogę. Zaprawdę, Bóg jest

przebaczający, litościwy!

(…)

29 Zwalczajcie tych, którzy nie wierzą w Boga i w Dzień Ostatni, którzy nie zakazują tego,

co zakazał Bóg i Jego Posłaniec, i nie poddają się religii prawdy – spośród tych, którym została

dana Księga – dopóki oni nie zapłacą daniny własną ręką i nie zostaną upokorzeni.

30 Żydzi powiedzieli: ‘Uzajr jest synem Boga.’ A chrześcijanie powiedzieli: ‘Mesjasz jest synem

Boga.’ Takie są słowa wypowiedziane ich ustami. Oni naśladują słowa tych, którzy przedtem nie

wierzyli. Niech zwalczy ich Bóg! Jakże oni są przewrotni!

(…)

63 Czyż oni nie wiedzą, że dla tego, kto się sprzeciwia Bogu i Jego Posłańcowi – będzie

przygotowany ogień Gehenny, w którym on będzie przebywał na wieki? To jest hańba ogromna!

(…)

111 Zaprawdę, Bóg kupił u wiernych ich dusze i ich majątki, w zamian za co otrzymają Eden.

Oni walczą na drodze Boga i zabijają, i są zabijani, zgodnie z Jego prawdziwą obietnicą w Torze,

Ewangelii i w Koranie. A kto wierniej wypełnia swoje przymierze aniżeli Bóg?

Cieszcie się więc z handlu, jaki z Nim zrobiliście!

To jest osiągnięcie ogromne!

(…)

123 O wy, którzy wierzycie! Zwalczajcie tych spośród niewiernych, którzy są blisko was. 

Niech się spotkają z waszą surowością.

MANIPULACJA PSYCHIKĄ LUDZKĄ – RELIGIJNE PRANIE MÓZGÓW

748 Należy również zwrócić wyraźnie uwagę na fakt, że religie, manipulując od za -

wsze ludzką psychiką, realizują w sposób ciągły swój plan „zniewolenia idealnego”

ludzi poprzez psychiczne uzależnianie ich od siebie, wywołując w nich – CZYLI

W
 

NAS WSZYSTKICH! – stałe poczucie zagrożenia. Mechanizm ten polega na wy -

291291



woływaniu u osoby manipulowanej poczucia głębokiej winy za zachowanie się

przez nią w sposób, który religie określają jako „zły” i „grzeszny”.
 

749 Kreowane jest sztucznie istnienie pojęcia „grzechu” wobec Boga, za popełnienie

którego straszy się osobę manipulowaną piekielną, wieczną karą Boga zgotowaną

dla duszy tego człowieka. Dodatkowo również religie chrześcijańskie obarczają

wszystkich ludzi, od poczęcia w łonie matki, wyciągniętym z kuglarskiego kapelu -

sza jakiegoś chrześcijańskiego „magika” logika-amatora, „grzechem pierworod -

nym”, a z kolei hinduizm obarcza wiernych rzekomymi uczynkami popełnionymi

w
 

rzekomych poprzednich wcieleniach. 

750 Następnie żąda się od tak zmanipulowanych wyznawców, aby za te rzekomo po -

pełnione „złe czyny” wobec Boga czuli się głęboko winni, wyrażali skruchę oraz – co

najbardziej perfidne – wymiernie płacili danemu Kościołowi, organizacji religijnej

czy sekcie, występującym rzekomo w imieniu Boga, za „odpuszczenie” tychże „grze-

chów” lub za poprawę swojej karmy. Płatność ta przybiera dziś różne formy – np.:

od darmowej pracy na rzecz danej organizacji, przez wsparcie partii politycznych re -

alizujących politykę tej organizacji, po przekazywanie organizacji środków pienięż -

nych, w tym ostatecznie wręcz całych swych doczesnych majątków. Jak w dzisiej -

szym świecie można jeszcze pozwalać na akceptację takiego „postfeudalnego” syste -

mu mentalnego zniewolenia ludzi?! 

751 Takie zachowanie, jako działanie sprzeczne ze współczesnymi zasadami współ -

życia społecznego, a prowadzone przez poszczególne organizacje religijne z preme -

dytacją i w celu osiągania wymiernych korzyści majątkowych na olbrzymią skalę,

powinno zacząć być nie tylko traktowane jako naganne, ale wręcz karane! Nie tylko

nie wolno nadal dawać przyzwolenia religiom i Kościołom na obarczanie ludzi winą

za wymyślany przez nie arsenał „złych” zachowań względem Boga czy religii, ale

wręcz należy poddać szczególnej uwadze chęć dalszego rozprzestrzeniania się tego

typu działalności paraprzestępczej skierowanej przeciwko człowiekowi i jego czło -

wieczeństwu. Szczególnie jeżeli, jak to zostało podniesione już wcześniej, działalność

ta (manipulacja) wymierzona jest przeciwko psychice bezbronnych dzieci. 

752 Otaczanie opieką dzieci to nie tylko walka z pedofilią, obecnie tak chętnie nagła -

śniana medialnie, której to przypadki mają jednak charakter statystycznie incydental-

ny. Ochrona dzieci powinna przede wszystkim obejmować ochronę ich psychiki

292292



przed próbą perfidnej manipulacji religijnej – manipulacji prowadzonej od zawsze na

tyle powszechnie, że jako społeczeństwa całkowicie nie potrafimy jeszcze nawet mieć

do tego procederu należytego dystansu, traktując to zjawisko jako coś normalnego!

Zdecydowanie jednak obrzydliwy proceder religijnej manipulacji dzieci nie jest nor -

malny i – jako szkodliwy dla ludzkości i przeciwko ludzkości wymierzony – należy

go wyeliminować. (A może należałoby wreszcie zacząć nazywać religijną manipulację dzie -

ci, wprost – mianem pedofilii duchowej?)

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: MANIPULACJA RELIGIJNA, W TYM PROWADZONA NA DZIECIACH: 1015–1043]

753 W żądaniach zaprzestania stosowania przez religie czynów nagannych i zabro -

nionych nie powinno mieć znaczenia, że religie mogą chcieć się zasłaniać wielowie -

kową tradycją religijną – doskonale wiadomo, że wiele pochwalanych kiedyś przez

religie działań stanowiących tradycję, w tym tradycję religijną, dziś zostało już zabro-

nionych, stanowiąc oczywiste zbrodnie przeciwko prawom człowieka, choćby wy -

mieniając najdrastyczniejsze: palenie na stosie, krzyżowanie, tortury, wlewanie

w gardło roztopionego metalu, łamanie kołem, ćwiartowanie, rozrywanie przy uży -

ciu zwierząt, ścinanie głów, kamienowanie czy inne kary cielesne bez odbierania ży -

cia, a także konfiskaty majątku, wypędzenia itd.

754 Religie tworzone w zamierzchłej przeszłości przez jedynie wąskie grupy ludzi

oraz stanowione przez te wąskie grupy religijne prawa nie mogą mieć dalszego

przyzwolenia na zniewalanie ludzi i wywoływanie w nich ciągłego strachu 

i poczucia winy, stojąc ponad prawami ustanawianymi demokratycznie przez całe

współczesne, wielomilionowe społeczeństwa.

To sam Bóg daje społeczeństwom ludzkim naturalne prawo do ustanawiania

swoich praw – opartych na ludzkich wartościach uniwersalnych – według których

społeczeństwa te chcą funkcjonować.

WIARYGODNOŚĆ „ŚWIĘTYCH” PRZEKAZÓW

755 Patrząc pod kątem poziomu wiarygodności poszczególnych dotychczasowych re-

ligii dla dzisiejszego odbiorcy, kluczowe staje się również pytanie, w jakim stopniu

można ufać treściom zawartym w pismach „świętych” tych religii, i przede wszyst -

kim, czy faktycznie treści te – szczególnie wypowiadane słowa – pochodzą bezpo -

średnio, tak jak jest to przedstawiane wiernym, od ważnej dla danej religii postaci,

w
 

tym np. od Jezusa. Problem dotyczy czasu, w którym powstawały pierwsze teksty

293293



uznawane później za święte, bowiem praktycznie we wszystkich największych reli -

giach świata odbywało się to już długo po śmierci najważniejszych dla tej religii po -

staci – kilkadziesiąt czy nawet kilkaset lat (w przypadku Mahometa: ok. 20 lat, Jezu -

sa: od ok. 30 do ok. 80 lat, Mojżesza 300–500 lat, a w przypadku Buddy: 500–1
 

000

lat). Wszystkie przekazy o nauczaniu tych osób, przed rozpoczęciem ich spisywania,

miały formę wyłącznie ustną.

756 Wszyscy doskonale zdajemy sobie sprawę, że nie jest możliwe po tylu latach nie

tylko wierne, ale wręcz jakiekolwiek oddanie słów kogokolwiek, w tym również

osób świętych dla danej religii, a to właśnie często SŁOWA tych osób są przywoły -

wane przez religie i ich Kościoły jako najwyższa świętość. W momencie, kiedy brak

jest rzetelnego historycznego przekazu, a za to jedynie mieszają się strzępki relacji,

mity i legendy – a taka sytuacja miała przecież miejsce w przypadku każdej starożyt -

nej religii – wówczas najczęściej powstaje obraz nieprawdziwy, nadmiernie wyideali-

zowany lub niesprawiedliwie oczerniony, często niemający wiele wspólnego z fak -

tycznym przebiegiem zdarzeń, a tym bardziej już z konkretnie wypowiadanymi sło -

wami. Dotyczy to przede wszystkim: Mojżesza w judaizmie, części kolejnych proro -

ków judaizmu, Jezusa w chrześcijaństwie, a także hinduizmu i buddyzmu, choć już

nieco mniej Mahometa w islamie (jako religii mającej spisany tekst Koranu w niedłu -

gim okresie od śmierci Mahometa, z ponoć pieczołowicie zapamiętywanych, słowo

w słowo, przekazów ustnych).

757 Nie byłoby zupełnie nic złego w religijnym idealizowaniu postaci i wydarzeń, bo

wierzyć można przecież we wszystko, gdyby nie fakt, że często religie właśnie na

rzekomo wypowiedzianych przez swojego bohatera słowach czy konkretnych, szcze-

gółowo opisywanych czynach i sytuacjach, budują całe swoje sacrum, za wszelką

cenę starając się przekonywać wiernych, że to właśnie konkretnie wypowiedziane

słowa lub czyny stanowić mają niepodważalną i najwyższą świętość danej religii.

Równocześnie religie często nie są spójne w swoich przekazach – np. chrześcijaństwo

z jednej strony przedstawia słowa Jezusa pochodzące z Ewangelii jako dosłownie

wypowiadane przez niego – i tak naucza swoich wiernych, z drugiej jednak strony

równocześnie niejasno tłumaczy, że niby to są słowa Jezusa, ale w sumie to może nie

bezpośrednio jego, bo ważniejsze dla pierwszych chrześcijan było nie tyle samo sło -

wo, co bardziej „duch” przesłania. 

294294



758 Słowa Jezusa nie były za jego życia ani spisywane, ani w jakikolwiek inny sposób

utrwalane. Przekazywane były jedynie ustnie, a zaczęto je spisywać dopiero kilka -

dziesiąt lat później, głównie dla celów wzmożonej ewangelizacji (nauczania o Chry -

stusie). Sam Jezus miał nie chcieć, aby jego słowa były spisywane, a jedynie przeka -

zywane ustnie. Co więc w sytuacji, jeżeli słowa, które są czczone przez chrześcijan

jako święte na równi z samym Jezusem, jako słowa wypowiedziane dokładnie przez

Jezusa, nie pochodzą od niego, a jedynie od twórców napisanych kilkadziesiąt lat po

jego śmierci Ewangelii? A trzeba przecież pamiętać, że praktycznie całość posiadanej

przez chrześcijaństwo wiedzy o Jezusie i jego nauczaniu pochodzi właśnie z tych

Ewangelii. I to jedynie właśnie na cytowanych w tych Ewangeliach słowach i czy -

nach Jezusa opiera się całe chrześcijaństwo – cała olbrzymia światowa chrześcijańska

religia, niemal 2,5 miliarda wiernych.

759 Wiedza współczesnych chrześcijan o Jezusie i jego naukach pochodzi z trzech Ewange -

lii synoptycznych, ok. 60–80 n.e. (Mateusza, Łukasza i Marka – podobnych do siebie i czę -

ściowo, kolejno na sobie się wzorujących lub wspólnie korzystających z nieznanego, wcze -

śniejszego jeszcze źródła) oraz Ewangelii wg. św. Jana, ok. 100–110 n.e. – najpóźniejszej

i różniącej się od wcześniejszych. Oprócz Ewangelii, wiedza o nauczaniu Jezusa czerpana

jest także z innych tekstów Nowego Testamentu: z Dziejów Apostolskich oraz z Listów –

głównie Pawła z Tarsu – do pierwszych chrześcijan.

760 Trzeba pamiętać, że dla wszystkich chrześcijan, a szczególnie już dla wszystkich

odłamów protestanckich, słowa wypowiadane przez Jezusa mają moc najwyższą, tak

jak zresztą cała Biblia. Czy nagle więc będą oni musieli zacząć wierzyć nie w to, w co

wydawało się im, że wierzą do tej pory – czyli w samego Jezusa i jego czyste słowo –

ale w to, co o słowach i czynach Jezusa myślały jedynie kolejne pokolenia populary -

zatorów jego nauk, w tym kolejni tłumacze i redaktorzy, dysponując wyłącznie luź -

nym przekazem z „trzeciej” czy „piątej ręki”? I jaka istnieje również pewność, że lu -

dzie ci budowali obraz Jezusa obiektywnie, a nie z określoną wizją tworzonego prze -

kazu? 

[ZOBACZ: „INFEKCJA RELIGIJNA”: 695–714]

761 Dlatego w tym kontekście istotny problem dla wiarygodności przekazu nauk Je -

zusa stanowi zarzut formułowany pod adresem chrześcijaństwa przez islam. Islam

obarcza chrześcijaństwo brakiem wiarygodności, poprzez budowanie religii nie

w
 

oparciu o prawdy objawiane przez Boga poprzez proroków i w oparciu o  praw -

295295



dziwe nauki proroka Jezusa, a jedynie w oparciu o wizję jego nauk, propagowaną

w
 

pierwszych dziesięcioleciach po śmierci Jezusa przez Pawła z Tarsu (św. Paweł). 

[ZOBACZ: STOSUNEK DWÓCH NAJWIĘKSZYCH RELIGII ŚWIATA DO SIEBIE. NA STYKU RÓŻNIC. AKAPITY: 868–871]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: OPISY RELIGII. CHRZEŚCIJAŃSTWO. AKAPITY: 534–537]

762 Co więc w takiej sytuacji? Czy cała, często szczerze głęboka wiara milionów ludzi

w Jezusa – w jego prawdziwe słowo i w jego prawdziwe czyny – powinna się nagle

załamać? Czy cały świat ich wiary miałby nagle prysnąć jak mydlana bańka dlatego,

że chrześcijanie byli manipulowani, otrzymując przez wieki religijną nieprawdę? Ale

jeżeli nadal mają wierzyć, to w co mają wierzyć? Czy mają wierzyć w te same, po -

dobne czy może inne dostarczane przez religie „pewne” i „najprawdziwsze z praw -

dziwych” kolejne religijne historie? Można spokojnie wierzyć jedynie w ideę Jezu -

sa, a nie w samego Jezusa, ale wypadałoby być tego świadomym.

763 Bardzo podobnie do chrześcijaństwa wygląda sprawa ze wszystkimi innymi do -

tychczasowymi religiami świata. Religijne przedmioty kultu są najczęściej rozmyte,

niejednorodne i oparte na nawarstwionych przez pokolenia, kolejnych wyobraże -

niach tego, w co się wierzy, a nie na faktycznym, punktowym, prawdziwym i rzeczy-

wistym źródle. To powoduje, że religie te zdecydowanie tracą swoją wiarygodność

dla ludzi, którzy nie obawiają się już dzisiaj odważniej pytać. Nie ślepo chłonąć każ -

de słowo kapłanów i wykonywać każde ich polecenie, ale pytać o to, co jest związane

bezpośrednio z ich życiem, ich godnością i ich prawami ludzkimi danymi im nie

przez poszczególne religie i kapłanów, ale bezpośrednio przez samego Stwórcę. 

764 Takie właśnie, następujące w kolejnych pokoleniach przeszłości, rozmywanie

źródeł większości religii, odpowiada za dzisiejsze podziały religii na niezliczone Ko -

ścioły, sekty, szkoły, obrządki itd., i za nazywanie tego samego Boga na tysiące kom -

pletnie różnych sposobów. Nie świadczy to dobrze o religiach, pokazuje bowiem, że

religie po prostu błądzą, cały czas słysząc jedynie gdzieś głos Stwórcy i wyczuwając

Jego obecność, ale w żaden sposób nie potrafią Go wiarygodnie zlokalizować. Dodat-

kowo każdy z tysięcy różnych odłamów religii twierdzi, że to jedynie on znalazł

prawdziwego Boga i to jedynie on posiada monopol na prawdę świata i prawdę

Boga.

765 Nie da się jednak w żaden sposób znaleźć faktycznego Boga, próbując go prymi -

tywnie zakląć: w ludzkie czyny, w ludzkie słowa czy w „najświętsze” z możliwych

296296



„święte” księgi i pisma. Ludzie mogą budować sobie dowolny obraz Boga i ten obraz

czcić jako dla siebie święty, ale nie zmienia to faktu, że wszyscy korzystają z jednej

wspólnej energii tego samego Stwórcy  – Boga stojącego ponad podziałami  na

chrześcijaństwo, islam, hinduizm, buddyzm i tysiące odłamów tych i innych religii

świata ziemskiego, jak i wszystkich innych zakamarków wszechwszechświata. A bu -

dowane przez ludzi obrazy Stwórcy są jak dekoracje filmowe – płaskie, liche i sztucz-

ne, mające jedynie tanio oszukać ludzkie zmysły i ludzką świadomość. Wystarczy

jednak silniejszy podmuch, aby zaczęły się składać jak… domki z kart.

766 Ewangelie wykorzystane w chrześcijańskim kanonie pism „świętych” – w No -

wym Testamencie Biblii – podają słowa, jako wypowiedziane wprost przez samego

Jezusa:   [BIBLIOGRAFIA 1]

Ewangelia wg św. Mateusza   (ok. 30–40 lat po śmierci Jezusa)

10.32-33 (Męstwo w ucisku)

‘Do każdego więc, który się przyzna do Mnie przed ludźmi, przyznam się i Ja przed moim

Ojcem, który jest w niebie. Lecz kto się Mnie zaprze przed ludźmi, tego zaprę się i Ja przed

moim Ojcem, który jest w niebie.’

10.34-39 Za Jezusem lub przeciw Niemu. Wyrzeczenie

‘Nie sądźcie, że przyszedłem pokój przynieść na ziemię. Nie przyszedłem przynieść pokoju, ale

miecz. Bo przyszedłem poróżnić syna z jego ojcem, córkę z matką, synową z teściową; i będą

nieprzyjaciółmi człowieka jego domownicy. Kto kocha ojca lub matkę bardziej niż Mnie, nie

jest Mnie godzien. I kto kocha syna lub córkę bardziej niż Mnie, nie jest Mnie godzien. Kto nie

bierze swego krzyża, a idzie za mną, nie jest Mnie godzien. Kto chce znaleźć swe życie, straci

je, a kto straci swe życie z mego powodu, znajdzie je.’

12.46-50 Prawdziwi krewni Jezusa

Gdy jeszcze przemawiał do tłumów, oto Jego Matka i bracia stanęli na dworze i chcieli z Nim

mówić. Ktoś rzekł do Niego: ‘Oto Twoja Matka i Twoi bracia stoją na dworze i chcą mówić

z Tobą’. Lecz On odpowiedział temu, który Mu to oznajmił: ‘Któż jest moją matką i którzy są

moimi braćmi?’ I wyciągnąwszy rękę ku swoim uczniom, rzekł: ‘Oto moja matka i moi bracia.

Bo kto pełni wolę Ojca mojego, który jest w niebie, ten Mi jest bratem, siostrą i matką’.

18.8-9 (Zgorszenie)

‘Otóż jeżeli twoja ręka lub noga jest dla ciebie powodem grzechu, odetnij ją i odrzuć od siebie!

Lepiej jest dla ciebie wejść do życia ułomnym lub chromym, niż z dwiema rękami lub dwiema

nogami być wrzuconym w ogień wieczny. I jeśli twoje oko jest dla ciebie powodem grzechu,

wyłup je i odrzuć od siebie! Lepiej jest dla ciebie jednookim wejść do życia, niż z dwojgiem

oczu być wrzuconym do piekła ognistego’.

Ewangelia wg św. Łukasza   (ok. 30–40 lat po śmierci Jezusa)

297297



14.12-14 Kogo zapraszać na ucztę

Do tego zaś, który Go zaprosił, rzekł: ‘Gdy wydajesz obiad albo wieczerzę, nie zapraszaj swoich

przyjaciół ani braci, ani krewnych, ani zamożnych sąsiadów, aby cię i oni nawzajem nie

zaprosili, i miałbyś odpłatę. Lecz kiedy urządzasz przyjęcie, zaproś ubogich, ułomnych,

chromych i niewidomych. A będziesz szczęśliwy, ponieważ nie mają czym tobie się

odwdzięczyć; odpłatę bowiem otrzymasz przy zmartwychwstaniu sprawiedliwych’.

Ewangelia wg św. Jana   (ok. 70–80 lat po śmierci Jezusa)

5.14-30 (Uzdrowienie chromego nad sadzawką)

Potem Jezus znalazł go w świątyni i rzekł do niego: ‘Oto wyzdrowiałeś. Nie grzesz już więcej,

aby ci się coś gorszego nie przydarzyło’. Człowiek ów odszedł i doniósł Żydom, że to Jezus go

uzdrowił. I dlatego Żydzi prześladowali Jezusa, że to uczynił w szabat. Lecz Jezus im

odpowiedział: ‘Ojciec mój działa aż do tej chwili i Ja działam’. Dlatego więc usiłowali Żydzi

tym bardziej Go zabić, bo nie tylko nie zachowywał szabatu, ale nadto Boga nazywał swoim

Ojcem, czyniąc się równym Bogu. W odpowiedzi na to Jezus im mówił: ‘Zaprawdę, zaprawdę,

powiadam wam: Syn nie mógłby niczego czynić sam od siebie, gdyby nie widział Ojca

czyniącego. Albowiem to samo, co On czyni, podobnie Syn czyni. Ojciec bowiem miłuje Syna

i ukazuje Mu to wszystko, co On sam czyni, i jeszcze większe dzieła ukaże Mu, abyście się

dziwili.(…) Zaprawdę, zaprawdę powiadam wam: Kto słucha słowa mego i wierzy w Tego,

który mnie posłał, ma życie wieczne i nie idzie na sąd, lecz ze śmierci przeszedł do życia.

Zaprawdę, zaprawdę, powiadam wam, że nadchodzi godzina, nawet już jest, kiedy to umarli

usłyszą głos Syna Bożego, i ci, którzy usłyszą, żyć będą. ( …) Nie dziwcie się temu! Nadchodzi

bowiem godzina, w której wszyscy, którzy spoczywają w grobach, usłyszą głos Jego: a ci,

którzy pełnili dobre czyny, pójdą na zmartwychwstanie życia; ci którzy pełnili złe czyny – na

zmartwychwstanie potępienia. Ja sam z siebie nic czynić nie mogę. Tak, jak słyszę, sądzę, a sąd

mój jest sprawiedliwy; nie szukam bowiem własnej woli, lecz Tego, który Mnie posłał’.

21.24-29 Niewierny Tomasz

Ale Tomasz, jeden z Dwunastu, zwany Didymos, nie był razem z nimi, kiedy przyszedł Jezus.

Inni więc uczniowie mówili do niego: ‘Widzieliśmy Pana!’ Ale on rzekł, do nich: ‘Jeżeli na

rękach jego nie zobaczę śladu gwoździ i nie włożę palca mego w miejsce gwoździ, i nie włożę

ręki mojej do boku Jego, nie uwierzę’. A po ośmiu dniach, kiedy uczniowie Jego byli znowu

wewnątrz [domu] i Tomasz z nimi, Jezus przyszedł mimo drzwi zamkniętych, stanął pośrodku

i rzekł: ‘Pokój wam!’ Następnie rzekł do Tomasza: ‘Podnieś tutaj swój palec i zobacz moje ręce.

Podnieś rękę i włóż [ją] do mego boku, i nie bądź niedowiarkiem, lecz wierzącym!’ Tomasz mu

odpowiedział: ‘Pan mój i Bóg mój!’ Powiedział mu Jezus: ‘Uwierzyłeś dlatego, ponieważ Mnie

ujrzałeś? Błogosławieni, którzy nie widzieli, a
 
uwierzyli’.

767
 

Kanon „świętych” ksiąg chrześcijaństwa (Nowy Testament) tworzył się przez kilka

wieków po śmierci Jezusa. Powstające sukcesywnie w I i II w. teksty dotyczące nauczania

Jezusa i teksty związane z kształtowaniem się pierwszych chrześcijańskich Kościołów były

przyjmowane i czczone w różny sposób – każdy Kościół tworzył i korzystał jedynie ze

swojego kanonu tekstów uznanych przez siebie za święte. 

298298



Pierwszy odnaleziony kanon pism „świętych” Kościoła rzymskiego pochodzi z końca

II w. (ok. 180–200), natomiast Kościół ten dopiero w drugiej połowie IV w. oficjalnie przy -

jął, które teksty należy uznać za natchnione przez Boga/ Ducha Świętego, a które nie, two -

rząc kanon Nowego Testamentu Biblii, który znają dziś i uznają prawie wszyscy chrześci -

janie. Do Biblii wybrano wyłącznie cztery Ewangelie z wielu istniejących w pierwszym

okresie chrześcijaństwa. Można pytać: dlaczego? W czym wybrane Ewangelie były lepsze

od pozostałych? Może były po prostu bardziej zgodne z takim wyobrażeniem Jezusa i wizji

jego nauk, jakie mieli ludzie tworzący chrześcijaństwo 100–200 lat po śmierci Jezusa,

a
 

potem ludzie tworzący tę linię Kościoła chrześcijańskiego, który rozwijał się w stolicy

imperium, w Rzymie.

Kościół rzymski, który przetrwał do dziś jako Kościół rzymskokatolicki, miał szansę

na szybki rozwój, stając się nagle, na początku IV wieku – wyłącznie z powodu politycz -

nych kalkulacji cesarza Konstantyna I – uprzywilejowaną, chronioną i dotowaną religią

Cesarstwa Rzymskiego. Trzeba więc pamiętać, że to nie wierność naukom Jezusa i praw -

dzie o nim wyniosła ten Kościół nad inne, ale jedynie obecność w stolicy imperium ówcze -

snego świata oraz (w sprzyjającym momencie) politykierstwo i bratanie się przywódców

religijnych z władzą. Kościół biskupów Rzymu zwyciężył jako główny nurt chrześcijań -

stwa i przetrwał do dziś, na zawsze łącząc swoje wyobrażenia Boga z polityką, pieniędzmi

i władzą, planowo niszcząc jednocześnie przez wieki najpierw inne Kościoły chrześcijań -

stwa, a później bogactwo innych niezliczonych lokalnych religii, kultów, wierzeń, kultur

i tradycji.

W kategoriach polityczno-ekonomiczno-biznesowych Kościołowi rzymskokatolickie -

-mu należy się niewątpliwe uznanie za zbudowanie największej i obecnie najstarszej orga -

nizacji świata – możliwe, że i jakąś nagrodę kiedyś otrzyma, doceniony przez specjalistów

biznesu.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: CHRZEŚCIJAŃSTWO: 515–607]

REFLEKSJA

768 Ortodoksyjnie sztywne podchodzenie przez religie do przedmiotów swojej wia -

ry, do swoich pism „świętych” i do tworzonych przez siebie religijnych dogmatów

i
 

tradycji, powoduje coraz częściej poważne frustracje dzisiejszych wiernych – znacz -

nie bardziej światłych niż kiedyś. Zaczynają oni postrzegać dostarczany im religijny

przekaz jako naciągany, mało logiczny, odrealniony od rzeczywistości otaczającego

nas świata, nieprawdziwy, wręcz fałszywy. Skutkuje to nie tylko stopniowym od -

wracaniem się coraz większej liczby wiernych od religii i Kościołów, ale i często, nie -

stety, całkowitym, nierzadko ostentacyjnym odwracaniem się od Boga.

299299



769 Dotychczasowe religie, a już na pewno dwie największe dziś religie świata –

chrześcijaństwo i islam – przez długie wieki zniewalały świat człowieka: krępowały

wolność osobistą, ograniczały rozwój nauki (wyjątek: islam IX –XI w.), spowalniały

rozwój cywilizacyjny (jw.), wywoływały wojny, uświęcały podboje i mordowanie ca -

łych narodów w imię zdobywania świata dla swojego wyobrażenia Boga. To dzięki

tym religiom jedni ludzie rządzili autorytarnie innymi, cynicznie samonadając swojej

władzy atrybut woli Boga. 

770 Całe pokolenia, miliony osób stawały się ofiarami manipulacji i religijnych nad -

użyć wykorzystywanych do trzymania władzy. Religia i „Bóg” stanowiły dla rządzą-

cych – kapłanów i namaszczanych przez nich władców świeckich – przede wszyst -

kim metodę i narzędzie. Nigdy w ich działaniu nie było i nadal nie ma wiele prawdy

o faktycznym Bogu, Stwórcy – za to zawsze byli i są ludzie: ludzkie słabości, ludzka

pycha oraz ludzka żądza władzy i dominacji nad innymi.

771 Pamiętaj! Wszędzie tam, gdzie jest Ci mówione w nieuznający sprzeciwu

sposób, jak jest i jak było „naprawdę”, że masz wierzyć „na wiarę”, że masz ufać

„na wiarę”, że masz oddać się bezgranicznie wierze w coś, co jest Ci wskazywane

jako całkowicie pewna wiedza o Bogu – wszędzie tam powinno Ci się włączyć

jaskrawe żółte światło ostrzegawcze!

772 Zastanów się, skąd ludzie ci mają wiedzieć na temat prawdy dedykowanej przez

Stwórcę całemu światu człowieka – prawdy dostępnej przecież otwarcie dla wszyst -

kich poprzez świat, w którym żyjemy – więcej niż wiedzą inni? Czy tylko stąd, że

ktoś inny im wcześniej powiedział, że usłyszał to od kogoś wcześniej, kto słyszał, że

jeszcze komuś innemu powiedział to rzekomo sam Bóg?! Czy tylko to – taki religijny

rodzaj dziecięcej zabawy „w głuchy telefon” – ma sprawić, że pozbędziesz się całko -

wicie zdrowego rozsądku, który masz właśnie i wyłącznie dlatego, że to sam Stwór -

ca bezpośrednio Cię nim obdarzył? Czy chcesz nadal świadomie pozwalać na to, aby

wciąż manipulowano Tobą jak bezwolną kukłą i marionetką w tanim teatrzyku od -

wiecznej religijnej iluzji?

773 Olbrzymie zróżnicowanie wierzeń świata człowieka oraz wykluczające się na -

wzajem pomysły poszczególnych religii na temat tego kim/ czym jest Bóg oraz jaki

jest Jego stosunek do człowieka, dowodzi jednoznacznie, że nie można mówić o żad -

nej dotychczasowej jednej i uniwersalnej religijnej „prawdzie”. Można mówić za to

jedynie o wyobrażeniach na temat Stwórcy i Jego stosunku do człowieka oraz wy -

300300



obrażeniach na temat zasad funkcjonowania stworzonego przez Niego świata. Wy -

obrażeniach w każdym zakresie bardzo już dzisiaj archaicznych.

774 Ta właśnie, dająca się dostrzegać w pełni dopiero dzisiaj w skali całego świata, re -

ligijna dowolność w kreowaniu wyobrażeń odnośnie do Boga, Stwórcy, pokazuje

wyraźnie w co naprawdę wierzyły przez wieki miliony czy nadal dzisiaj wierzą mi -

liardy ludzi. Wierzą oni nie tyle w Boga, co praktycznie wyłącznie w sztucznie two -

rzone przez swoje religie i Kościoły przedmioty czci i wiary oraz w swoje religijne

zasady – w pouświęcane wyłącznie przez samych siebie, swoje ciasne religijne prze -

sądy.

775 I nie ma, co prawda, żadnego znaczenia, w co się wierzy, bo energia wyższa Boga

jest przypisana do samej wiary, a nie do przedmiotu wiary, ale warto by sami wy -

znawcy różnych religii spojrzeli dokładniej na to, w co naprawdę wierzą. Nikt nigdy

nie lubi być oszukiwany, a tym bardziej oszukiwany przez ludzi określających się

jako pośrednicy w kontaktach z Bogiem. Od kogo jak od kogo, ale od nich już na

pewno chcielibyśmy wymagać uczciwości i czystości ich intencji. No chyba … że

sami padli wcześniej, tak jak jeszcze wcześniej przed nimi inni, ofiarą manipulacji

przeprowadzanych od zawsze na swoich wiernych przez zainfekowane genem ma -

nipulacji religie.

776 Jeżeli spojrzymy na poszczególne religie, choćby na chwilę odsuwając tę zasłonkę

mistycyzmu, tę mgiełkę tajemniczości, która została nam z dzieciństwa, z naszych

wyobrażeń o Panu Bogu, Bozi, Jezusie, Mahomecie, Allachu, Krisznie czy Buddzie,

którymi przesiąkaliśmy poprzez nasze religijne wychowanie, to dopiero wówczas

zaczynamy dostrzegać gołą i naiwną religijną „prawdę” – półprawdę. To właśnie

różne religijne półprawdy prowadzą pokolenia ludzkości, kształtując nasz światopo -

gląd, tradycję, kulturę, zachowania i stosunek do innych. 

777 Przez wieki otrzymywaliśmy obraz świata i Boga wyłącznie taki, jaki ktoś inny

przed nami chciał nam przekazać. Nawet, jeżeli u samego źródła intencje twórców

religii były czyste i uczciwe – chcieli po prostu przekazać nam, gdzie według nich

znajduje się prawda i jak odczuwają absolut Stwórcy – to zaraz później zawsze poja -

wiała się nieco „ulepszona” interpretacja źródeł, a po niej następna i jeszcze kolejna,

znacznie finalnie oddalając każdą religię osobno, jak i wszystkie religie łącznie od

źródła, od wspólnej prawdy świata, od wspólnego dla całego dzieła stworzenia,

Boga. 

301301



__________

778 Mimo tych wielu zarzutów nigdy jednak nie można twierdzić jednoznacznie, że

religie „były złe”. Ludzie kiedyś potrzebowali określenia zasad, według których ich

społeczności mogły funkcjonować, potrzebowali stabilnych praw, a religie takich

praw przez tysiąclecia im dostarczały, dając im również poczucie kontaktu z siłą

wyższą, z Bogiem. Nie można dzisiaj powiedzieć, że gdyby zamiast jednych religii

istniały inne, to ludzkość żyłaby lepiej lub gorzej. Religie przez wieki spełniały bar -

dzo ważną rolę, porządkując ludzki świat. I robiły to tak, jak umiały i tak jak sam

świat im na to pozwalał [21–22]. 

779 Ale to już przeszłość. Świat dzisiaj bowiem zdecydowanie „dorasta” i nie potrze -

buje już dłużej religii jako surowych „rodziców” ciągle odmawiających prawa głosu

swoim dzieciom. Wszyscy zaczynamy już dostrzegać, że wbrew temu, co od tysiącle -

ci wmawiały nam dotychczasowe religie, nie powinniśmy się obawiać żadnych swo -

ich naturalnych, osadzonych całkowicie w woli Boga zachowań. Dlatego też ludzie

coraz częściej świadomie lekceważą sprzeczne z ich intuicją i naturą religijne żąda -

nia, zakazy i nakazy, stawiając głośno krzyczących religijnych hierarchów w roli co -

raz bardziej bezradnych już zarządców religijnych obozów zniewolenia… w likwida-

cji.

780 Równocześnie jednak miliardy ludzkich istnień potrzebują kontaktu z energiami

Boga, bo potrzeba odczuwania nadprzyrodzonego wsparcia jest pierwotną potrzebą

człowieka, całkowicie niezależną od ludzkiej woli. Nie mówiąc już o tym, że każdy

z nas potrzebuje Stwórcy, bowiem bez istnienia tworzących nas, życiodajnych ener -

gii, w ogóle nie mielibyśmy szansy nawet zaistnieć. Chcąc protestować wobec naiw-

nych półprawd głoszonych przez taką czy inną religię świata, nie odrzucajmy więc

samego Boga – przyczyny i istoty naszego istnienia!

__________

781
 

Nasze życie, czyli nasze świadome istnienie – nie jest żadną pomyłką Stwórcy – jak to

kiedyś płytko wymyślił judaizm, a następnie ślepo powieliły wrogie człowiekowi i Bogu:

chrześcijaństwo i islam. 

302302



Nasze istnienie jest wspaniałym, ciągłym, naturalnym i jedynie prawdzi -

wym dla człowieka przekazem Stwórcy!  Ten, kto twierdzi inaczej, jest wrogiem czło -

wieka i wrogiem Boga!

782
 

Nic w świecie Boga [142], w którym istniejemy zarówno w trakcie życia doczesnego,

jak i poza nim, nie dzieje się bez nadrzędnego udziału Stwórcy kontrolującego wielowy -

miarowo całość wszystkich procesów – od zaplanowania całości dzieła stworzenia, poprzez

wykonanie i umożliwienie funkcjonowania wszystkiego w cyklach stałego odradzania się,

po zakończenie wszystkiego wtedy, gdy to On uzna, że już pora na koniec. 

Cały dzisiejszy świat, tak samo jak świat wczoraj i jutra jest dziełem Stwórcy, który

w zakresie jednak samych już „szczególików” pozwala nam kształtować „swoje” ludzkie

sprawy w „swój” ludzki sposób (wynik „elastyczności” obszarów dzieła stworzenia).

W ten sposób Bóg daje nam poczucie wolności naszych wyborów będące elementem nada -

nej nam satysfakcji istnienia. Sposób kształtowania przez nas „naszych ludzkich spraw”

jest jednak ściśle określony przez Stwórcę odpowiednimi parametrami brzegowymi dla

każdego procesu, co sprawia, że nie da się wyjść poza określone przez Boga granice. 

( /* Nawet poznanie „kodów” nie przeniesie nas poza obszar woli Stwórcy). 

__________

783 Otwierajmy się na Boga i Jego życiodajne energie, nazywajmy Go przy tym do -

wolnie, jak chcemy, ale szanujmy też tych, którzy chcą tego samego i wspólnego

Boga nazywać trochę inaczej. Zdecydowanie żądajmy jednak od innych w zamian

tego samego! Każdy bowiem fanatyzm – a tym bardziej każdy fanatyzm religijny

oparty na wąskich, właśnie półprawdach – jest szkodliwy dla wspólnej cywilizacji

ludzkiej, jest szkodliwy dla naszego wspólnego świata. 

784 Dążmy więc wspólnie do wzajemnego szacunku i rozumienia świata jako całości.

Dokonujmy tego poprzez otwartość na innych, empatię, otwartą edukację, naukę ję -

zyków i odczuwanie świata jako jedności. Tylko wówczas każdy z nas będzie w sta -

nie czerpać pełnię naturalnej Radości z życia – jako wyjątkowego i niepowtarzalne -

go, spersonalizowanego wyłącznie dla nas daru otrzymanego od Stwórcy, kierujące -

go nas jednak do istnienia we wspólnym dla wszystkich świecie. 

303303



785
 

Możesz wierzyć w dowolną postać Boga i praktykować dowolną formę

wybranej przez siebie religii lub ich połączeń – od szamanizmu, przez religie

rodziny judaizmu, hinduizmu, buddyzmu, filozofii chińskich, 

poprzez voodoo, spirytualizm, new age, po ateizm. 

Pamiętaj jednak zawsze, że Stwórca jest jeden i łączy sobą

całe dzieło stworzenia. Łączy nas wszystkich.

786 Aby wyznawać Ra’i nie musisz odrzucać swoich dotychczasowych wierzeń –

musisz je natomiast uogólnić, postrzegając Boga szerzej niż dotychczas i rozumiejąc

mechanizmy rządzące dotychczasowymi religiami. 

787 Wyznając Ra’i wierzysz [148] we wspólnego dla całego wszechwszechświata

Stwórcę, Boga, który jest znacznie ponad wartościowaniem tworzonych przez siebie

bytów, ponad wszelkimi tworzonymi przez nie lokalnymi podziałami. Wierzysz

w BOGA, który również daje przyzwolenie na istnienie tysięcy skłóconych ze sobą

ludzkich religii, bo… jakoś wcale szczególnie Go nie interesuje, co jeden człowiek ma

drugiemu do powiedzenia na Jego temat. 

788 Czegokolwiek ludzie by nie chcieli powiedzieć na dowolny temat, i tak nigdy

nie powiedzą nic ponad to, czego Stwórca sam by nie wiedział, a i czego wcześniej

sam nie umożliwiłby ludziom powiedzieć.

304304



III.4. Systemowy błąd judaizmu, chrześcijaństwa i islamu.

789 Judaizm oraz wyrastające z niego chrześcijaństwo i islam niosą w sobie kardynal -

ny błąd systemowy, można rzec – fundamentalny defekt konstrukcyjny. Mimo że

błąd ten jest obecny w tych religiach od samego ich powstania, dotychczas nie był on

mocno zauważalny i nie miał tym samym wielkiego znaczenia. W momencie jednak

rozpoczęcia tworzenia Kościoła Radości ISTNIENIA, i przeprowadzenia w związku z tym

szerszej analizy świata, w tym obserwacji dotychczasowych religii z płaszczyzny

wyższej [wg 692–693], błąd ten staje się dzisiaj w pełni zauważalny i niezbędny do

wskazania [9].

790 Pełne uświadomienie sobie istnienia tego błędu rodzi potężne konsekwencje –

sprawia bowiem, że judaizm, chrześcijaństwo i islam całkowicie tracą logiczne

„umocowanie w Bogu” – nigdy go tak naprawdę nie posiadając, za to będąc zawsze

religiami: najpierw niezawinionej niewiedzy i przesądu (judaizm), a następnie archa -

icznego mało refleksyjnego powielania i tworzenia coraz głębszego i coraz bardziej

sztywnego zabobonu (chrześcijaństwo i islam).

791 Judaizm, chrześcijaństwo i islam są sztucznymi, prymitywnymi konstrukcjami

logicznymi wymyślonymi przez naszych przodków w oparciu o błędne początko -

we założenia wobec Stwórcy. Są konstrukcjami logicznie fałszywymi . (Także hin -

duizm oraz częściowo, wyrosły z niego buddyzm, pod względem próby opisu Stwórcy i opisu

funkcjonowania świata są konstrukcjami wymyślonymi oraz logicznie fałszywymi).  

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: WSPÓLNA, WYŻSZA PERSPEKTYWA. AKAPITY: 49–67]

792 Na czym polega ten systemowy błąd? Co sprawia, że szczególnie religie rodziny

judaizmu całkowicie tracą swoją wiarygodność jako konstrukty logicznie fałszywe? 

„GRZECH”

793 Chodzi o stworzone w którymś pierwotnym momencie rozwoju gatunku ludz -

kiego pojęcie t w. „grzechu” człowieka wobec Boga. Problem „grzechu”, a dokład -

niej, nieistnienia „grzechu” człowieka wobec Boga, jako fundamentalny dla filozofii

Ra'i, podnosiłem już w wielu miejscach [16, 119, 127–132, 184–192, 351, 366–375, 781–782 ], ale

305305



był on tam raczej jedynie sygnalizowany. Tutaj z kolei przyszła pora na jego podsu -

mowanie i próbę określenia konsekwencji jego pełnego uświadomienia sobie przez

wiernych tych religii (oczywiście przede wszystkim następnych ich pokoleń).

794 Około 3
 

000–3
 

300 lat temu twórcy pierwotnego judaizmu szukali jakiejś koncep -

cji logicznej dla tworzonego dla swojej społeczności – nowego narodu żydowskiego –

systemu religijno-społecznego [514]. Ze starszej od siebie o ponad 2
 
000 lat religii

Egiptu [511] zapożyczyli koncepcję istnienia jednego Stwórcy – Boga Atona/ Adona

(Jahwe). Następnie, czerpiąc z wcześniejszych o ponad 2
 
500 lat wierzeń regionu [510]

(protoplasta narodu żydowskiego przybył z Sumeru w Mezopotamii) oraz z równo -

ległej do siebie perskiej religii zaratusztranizmu [513], szukając jakiegoś wytłumacze -

nia istnienia negatywnych zachowań ludzkich, założyli, że przyczyna wszelkich ne -

gatywnych zachowań człowieka leży w jego odwróceniu się od dobrego Boga.

795 Nie wysilając się zbytnio intelektualnie (nie jest to zarzut, a samo stwierdzenie),

przyjęli, że dobry Bóg stworzył parę pierwszych ludzi (Adam i Ewa) jako dobrych

i czystych, a na „złą drogę” ściągnął ich przebiegły wąż [720]. (Wąż ten później, szcze-

gólnie w chrześcijaństwie i islamie utożsamiany był/ jest z szatanem – rzekomym

wcześniejszym pomocnikiem Boga, aniołem upadłym, który przeciwstawił się dobre-

mu Bogu, stając się zły). Za dokonane wobec podszeptu węża zerwanie oraz zjedze -

nie jabłka z drzewa poznania, Bóg wygnał tych pierwszych ludzi z Boskiego Raju na

ziemski nieurodzajny padół i nałożył już na wieki na cały gatunek ludzki karę śmier -

telności, doczesności, wzajemnej wrogości, nierówności, karę trudu przetrwania,

bólu egzystencjalnego i bólu dosłownego. 

796 No i… niby OK. Czemu nie? Może i mogłoby tak być. Skąd mamy przecież wiedzieć, że

tak nie było?  W ten właśnie sposób odpowiada większość z nas, ani trochę nie zasta -

nawiając się jednak głębiej nad sensem i logiką takiego prymitywnego założenia ju -

daizmu.

797 Rzecz w tym, że jeżeli uznajemy Boga za Wszechmogącego Stwórcę całości istnie -

nia naszego świata, za Stwórcę Absolutnego – to znaczy takiego, który w ramach

dzieła stworzenia decyduje o wszystkim, mogąc wszystko – to oznacza to dla nas

(jako przedmiotu Jego kreacji), że wszystko, co zostało stworzone przez Boga (wcho-

dząc w skład dzieła stworzenia), jest zgodne z Jego wolą i z tej woli wynika oraz się

w niej całkowicie zawiera [117–120]. Czyli żaden przedmiot Jego kreacji – w tym czło -

306306



wiek, wąż czy upadły anioł – nie tylko nie jest w stanie istnieć bez woli Stwórcy, ale

i
 

nie jest też w stanie uczynić NICZEGO bez wcześniejszej woli Stwórcy.

798
 

Stwórca absolutny, który w procesie kreacji nie jest ograniczony żadnym

ograniczeniem w rozumieniu ludzkim – czyli może wszystko – nie tworzy

swojego dzieła w sposób „nieudolny”. Tworzy dokładnie tak, jak chce to uczynić,

co z perspektywy widzenia stworzonego przez Niego człowieka oznacza, że czyni

swoje dzieło stworzenia w sposób doskonały i perfekcyjny (Boski).

799
 

Powtórzmy jeszcze raz [334–337]: Bóg w ramach dzieła stworzenia stworzył wszystko,

w tym wszystkie zachowania człowieka – zarówno te, które (lokalnie) sami określamy jako

te „dobre”, jak i te, które sami określamy jako te „złe”. Całość kreacji dzieła jest językiem

wyrazu Stwórcy, stanowiąc genialnie spójną i uzupełniającą się/ dopełniającą się całość –

Jedność. Wszystko, z czym jesteśmy w stanie mieć do czynienia tak w naszym istnieniu

doczesnym, jak i poza nim, pochodzi wyłącznie od Stwórcy i wynika wyłącznie z Jego

Woli. 

Człowiek nie ma żadnego prawa twierdzić, że wskazywana przez niego część dzieła

stworzenia, jako ta „dobra”, została stworzona przez Boga, a pozostała część, jako ta

„zła”, została stworzona nie przez Boga, a przez, np. anty-Boga – szatana.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: „GRZECH”, DOBRO, A ZŁO. AKAPITY: 366–375]

800 Domniemani pierwsi ludzie, Adam i Ewa, każdym swoim momentem istnienia

wypełniali więc w stu procentach wolę Stwórcy i cokolwiek robili – np. zrywając

jabłko z drzewa poznania – nie mogli uczynić nic wbrew Bogu i Jego Woli. Tym bar -

dziej, że Bóg nie przekazał im przecież całej swojej wiedzy – w tym tego, co jest dla

nich dobre, a co złe – a jedynie umieścił ich w Raju, gdzie wszystko było dobre. Nie

znali więc pojęcia zła i nie mogli nawet istnienia takiegoż się domyślać. 

801 Co więcej, tak samo wyglądała sytuacja z rzekomym wężem/ upadłym aniołem.

Jeżeli Bóg nie nauczył go, czym jest dobro, a czym jest zło, to wąż/ anioł ten nie mógł

mieć złej woli do skuszenia Ewy, by zerwała jabłko. Jeżeli zaś Bóg nauczył tego

węża/ anioła wcześniej odróżniać dobro od zła – oznacza to, że Bóg Stwórca wziął na

siebie całość konsekwencji wynikających z takiego aktu uświadomienia przedmiotu

swojej kreacji, w tym również konsekwencji wynikających z każdego zachowania

tych pierwszych ludzi.

 

307307



802 Zarówno więc domniemany wąż/ upadły anioł, jak i domniemani Adam i Ewa

nie byli w stanie żadnym fragmentem swojego istnienia, w tym żadnym swoim

uczynkiem, słowem czy myślą, wyjść poza wolę swojego Stwórcy (czyli przeciwsta -

wić się Jego woli). Oznacza to, że Bóg nie mógł mieć pretensji do tych pierwszych lu -

dzi za to, że postąpili całkowicie zgodnie z tym, jak przed chwilą zostali przez Niego

stworzeni. Nie mógł więc ich ukarać, skoro żadne przewinienie („grzech”) nie istnia -

ło.

803
 

Zauważyłem, że wielu ludzi ma problem ze zrozumieniem logiki zagadnienia braku

możliwości winy człowieka czy szerzej – winy jakiegokolwiek przedmiotu Boskiej kreacji –

wobec swojego Stwórcy, wobec Boga. Jeżeli masz z tym problem, podam kilka prostych

przykładów, które powinny pomóc Ci zrozumieć absurd religijnego pojęcia „grzechu” wo -

bec Boga. Przykłady są oczywiście obrazowaniem uproszczonym, możliwym do łatwego

wytłumaczenia i zrozumienia w ramach pojęć naszej trójwymiarowej rzeczywistości, ale

całkowicie oddają istotę tematu.

804 Czy jeżeli narysujesz prostą czarną linię (odcinek), to czy linia ta jest w stanie sama

podjąć decyzję o zakrzywieniu się i/lub o zmianie swojego koloru, tym samym przeciwsta -

wiając się twojej woli? Oczywiście, że nie jest w stanie. To ty jesteś jedynym i wszechmo -

gącym dla tej linii jej twórcą (stwórcą lokalnym) i to wyłącznie ty nadajesz swoją wolą

i swoim działaniem tej linii zarówno możliwość istnienia, jak i zakres tego istnienia

(kształt, strukturę, natężenie, kolor, czas istnienia). Bez twojej woli i działania linia sama

ani nie zaistnieje, ani sama nie zrobi nic. 

Czy jeżeli narysujesz znak „minus”, to czy ten znak jest w stanie sam z siebie  za-

mienić się w „plus”? Albo jeżeli narysujesz kota, to czy kot ten sam z siebie  może nagle

przerysować się w psa? Lub jeżeli namalujesz pogodne niebieskie niebo, to czy jest ono

w stanie samo podjąć decyzję o zmianie swojego stanu istnienia na burzowe, brunatno -

-szare?

805 Mimo że powyższe przykłady każdemu z nas wydają się banalnie oczywiste – to

jednak CAŁKOWICIE wystarczają one do obalenia idei istnienia judaistycznego,

chrześcijańskiego i islamskiego pojęcia „grzechu” człowieka wobec Boga. Nie ma po -

trzeby przeprowadzania jakiegokolwiek innego dowodu logicznego, a wystarczy po -

ziom pewnie piątej klasy szkoły podstawowej: Jeżeli zbiór B wynika wyłącznie z A, to

nie istnieje taki element zbioru B, który nie wynika z A,  lub prościej: Jeżeli zbiór B wynika

wyłącznie z A, to każdy element zbioru B wynika z A . (Uwaga! Powyższe należy rozpa -

trywać łącznie z akapitami [812–817]).

308308



806 Każdy element dzieła stworzenia zawarty jest całkowicie i wyłącznie w woli

Stwórcy dzieła i nie jest w stanie poza nią wyjść. Nie istnieje zachowanie człowieka,

którego nie nadał nam Stwórca. Bez wcześniejszej woli Stwórcy nic nie ma szans ani

zaistnieć, ani po zaistnieniu czynić czegokolwiek, co nie jest zawarte właśnie w nad -

rzędnej woli Stwórcy, określającego wielowymiarowo całość wszystkich procesów

zachodzących wewnątrz dzieła stworzenia. 

807 Oznacza to, że nie istnieje  zachowanie człowieka, które jest sprzeczne z Wolą

Boga i nakierowane przeciwko Niemu – czyli grzech człowieka wobec swojego

Stwórcy. 

808 Konstrukcja logiczna zakładająca istnienie grzechu wobec Boga, rozumianego jako po -

stąpienie człowieka wbrew nakazowi (woli) Boga, jest fałszywa, bowiem nie istnieje zacho -

wanie człowieka, które nie byłoby zgodne z nadrzędną wolą Boga. Wszystko, co jest w sta -

nie uczynić człowiek, całkowicie zawiera się w woli Stwórcy. Bez względu na to, jak za -

chowa się człowiek, nigdy nie jest on w stanie postąpić wbrew nadrzędnej woli swojego

Stwórcy (czyli popełnić „grzech”).

Stosunek Stwórca–człowiek to stosunek całkowicie (bezwzględnie, absolutnie) hierar -

chiczny, „pionowy”, wynikowy. Człowiek nie jest w stanie być równy Bogu – „B” wynika

całkowicie z „A”, ale „B” nic więcej na temat „A” nie wie i nie jest w stanie nic się dowie -

dzieć; w żadnym momencie „B” nie jest więc w stanie równać się z „A”. 

Możliwość istnienia „grzechu” pojawić by się mogła dopiero wtedy, gdyby „B” i „A”

były sobie choćby w minimalnym stopniu równorzędne i gdyby wymieniały się informa -

cjami, mając również możliwość decydowania, którymi informacjami chcą się nawzajem

wymienić. Wówczas możliwa byłaby także niepełna wymiana informacji, która mogłaby

być ewentualnie rozumiana jako przewinienie jednej strony wobec drugiej – jeżeli wcze -

śniej strony określiły obowiązujące między nimi zasady/ prawa.

809 Oznacza to, że o ile „grzech” może istnieć w relacji człowiek–człowiek

(w tym w relacji poddany–władca), to nigdy nie w relacji człowiek–Bóg. I na tym

polega fałszywość tego judaistycznego konstruktu logicznego. Na archaicznym,

płytkim przeniesieniu wartości ludzkich do świata Boga. (Zauważmy, że mówimy

tu o Bogu, jako o Najwyższym Stwórcy Absolutnym, o głównym konstruktorze wszech -

rzeczy, o twórcy całości dzieła stworzenia, a nie o ewentualnym „stwórcy lokalnym”, któ -

ry tworzy jakiś podświat, korzystając z już istniejących i dostępnych w ramach dzieła

stworzenia budulców. Nie mówimy więc tu o sytuacji, w której, np. teoretyczni „starożyt -

309309



ni kosmici” przybyli na Ziemię, tworząc nowy gatunek ludzki poprzez modyfikację DNA

naszych przodków… Nawet jeżeli tego typu zdarzenie miało miejsce i pamięć o nim była

obecna w mitach starożytnych cywilizacji Bliskiego Wschodu, to tym bardziej kompromi -

tuje to religie rodziny judaizmu, bowiem Bogiem nazwały – i co gorsze – nadal chcą nazy -

wać – nie faktycznego Boga, a jedynie „boga” stojącego w hierarchii stworzenia o wiele po -

ziomów niżej – „stwórcę lokalnego”). [ZOBACZ RÓWNIEŻ: TEORIA PROGRAMU: DODATEK 2]

 

810
 

Jako ludzkość, podczas obserwacji i opisu świata, zobowiązani jesteśmy (naturalnie) do

używania przede wszystkim logiki zauważanej przez siebie jako dominującej w naszym

obszarze istnienia (postrzegania) w danym momencie naszego rozwoju cywilizacyjnego/

gatunkowego ( standardowa logika ludzka ). Standardowa logika ludzka, jako dla na -

szego trzonu/ rdzenia świadomego postrzegania świata zawsze w pełni wymierna, powin -

na być przez nas standardowo używana do wszelkich podstawowych, bazowych, czasowo

stałych opisów naszej rzeczywistości (świat materialny, trzy-, czterowymiarowy), w tym

do opisu stosunku Stwórcy do człowieka, w zakresie niewychodzącym poza naszą rzeczy -

wistość. Fundamentalną własnością naszej rzeczywistości opisywanej przy użyciu stan -

dardowej logiki ludzkiej jest zasada przyczynowości* – wszystko zawsze posiada swoją

przyczynę; czyli również i cała nasza rzeczywistość musi mieć swoją przyczynę, swojego

choćby umownie postrzeganego i nazywanego, stwórcę. Człowiek nie ma prawa zakładać,

wbrew tej logice, że jego stwórca (główny) nie jest Stwórcą absolutnym. Opis rzeczywi -

stości świata może być również dokonywany przy użyciu zasad innej logiki, będąc rozsze -

rzeniem/ uogólnieniem opisu dokonanego wg. standardowej logiki ludzkiej, pod warun -

kiem, że logika ta została wcześniej doświadczalnie i jednoznacznie zidentyfikowana jako

faktycznie zachodząca w jakimś obszarze rzeczywistości.

811 Wobec braku obecnie innych, kompleksowo dla nas użytecznych narzędzi logicznych,

przy użyciu standardowej logiki ludzkiej możemy również podejmować próby opisu rze -

czywistości szerszej (poza trzy-, czterowymiarowej). Bezwzględnie musimy jednak pamię -

tać, że nie jesteśmy w stanie wówczas wymiernie dla siebie opisywać/ opisać żadnego ob -

szaru rzeczywistości szerszej, w tym rzeczywistości całości dzieła stworzenia, a tym bar -

dziej nie jesteśmy w stanie opisywać już samej „strefy” Boga, jako stojącej na końcu łań -

cucha wymiarów hierarchii stworzenia [RYS. 211]. 

Z tego to powodu również wszystkie dokonywane przy użyciu standardowej logiki

ludzkiej „jednoznaczne” religijne opisy rzeczywistości szerszej, będąc zawsze niewymier-

___________________________________

*  Zasada przyczynowości – zobacz przypis [865a].

310310



nymi, czyli w praktyce będąc – błędnymi, statystycznie fałszywymi, złudnymi i oszukań -

czymi – są człowiekowi nie tylko całkowicie nieprzydatne, ale są też wręcz szkodliwe dla

psychiki ludzkiej [351, 378, 382 ] i niebezpieczne dla całego gatunku, wobec generowania

przeróżnych fanatyzmów religijnych. (Np. dotychczasowe religijne opisy osobowego Boga

– nadawanie Stwórcy ludzkich cech i wartościowań: jego konwersacje z ludźmi, umowy,

układy, obietnice kupieckie, tworzenie konfiguracji rodzinnych, wysyłanie na świat swoje -

go syna, walka dobrego Boga ze złym szatanem, obietnice świadomego życia wiecznego po

materialnej śmierci, obietnice kolejnego wcielenia, osądzania uczynków, wydawanie zaka -

zów i nakazów, wzywanie do bezwzględnego posłuszeństwa, wzywanie do nienawiści

i
 

mordowania innowierców itd.).

812 W żydowskiej konstrukcji idei Boga, powielonej później przez chrześcijaństwo

i islam, ewidentne jest prymitywne przeniesienie wartości ograniczonego i ułomnego

(lokalnego) świata człowieka do absolutnego świata Wszechmogącego Stwórcy.

Z jednej strony judaizm mądrze przyjmuje istnienie Stwórcy jako Wszechmogącego

Bytu Absolutnego, stwarzającego całość istnienia świata (dzieła stworzenia), ale

z drugiej strony – równocześnie naiwnie sprowadza Absolut Boga do roli bytu,

„ułomnego”, lokalnego, fizycznie (w znaczeniu: wymiernie) uczestniczącego w funk -

cjonowaniu tego świata i na bieżąco ingerującego w jego losy.

813 Judaizm swoją koncepcją Boga i świata tworzy rodzaj miski/ terrarium, w której odby -

wa się nasz świat i jego losy. Bóg co jakiś czas do tej miski zajrzy i tu sypnie więcej, tu

mniej, a czasem i o tej misce całkiem zapomni…

814 Tymczasem – według obowiązującej człowieka logiki [810] oraz w związku z wy -

nikającym z tej logiki przyjętym modelem dzieła stworzenia całkowicie zbilansowa -

nego (zamkniętego) energetycznie [212] – byt stwarzający (Stwórca) nie może być

równocześnie częścią tego stworzenia (wchodzić z nim w dodatkową interakcję

w trakcie funkcjonowania dzieła), bo wówczas musiałby – co najmniej w części

uczestniczącej w dziele – sam siebie stworzyć, oraz zachwiane czy wręcz kompletnie

rozregulowane zostałoby całkowite zbilansowanie energetyczne dzieła.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: CZY BÓG CZEGOŚ NIE MOŻE?: 854–865]

815 O ile Bóg może – zgodnie z obowiązującą człowieka logiką – uczestniczyć w dzie-

le stworzenia nadrzędnie (poprzez precyzyjne stworzenie każdego najmniejszego na-

wet elementu dzieła w każdym wymiarze, również czasowym), to nie może równo -

311311



cześnie „fizycznie”/ wymiernie udzielać się w tym dziele – nie może być

„partnerem” dla człowieka, prowadzącym z nim bezpośredni dialog, zawierającym

z
 

nim przymierze, nadającym w trakcie funkcjonowania dzieła prawa, nakazy i zaka -

zy (dodatkowo różne dla różnych społeczności), „partnerem” prowadzącym dialog

z
 

obecnymi w dziele stworzenia aniołami, z konkurującym z nim wężem, szatanem

itd.

816 Judaizm pomieszał logicznie hierarchię stworzenia – bowiem „B” (dzieło stwo -

rzenia) nie wynika już całkowicie „pionowo” z „A” (Stwórca), a jest „poziomą”, cią -

głą interakcją tak „A” z „B”, jak i siłą rzeczy, zwrotnie „B” z „A”. Jest więc ciągłym

dialogiem Stwórcy z dziełem stworzenia.

817 Dzieło stworzenia (nasz świat) – w konstrukcji żydowskiej – nie jest więc dziełem

energetycznie: stabilnym, stałym, o ukończonej już kreacji (w zakresie oczywiście

możliwym do zauważenia/ zinterpretowania przez człowieka), a jest dziełem niesta -

bilnym, zmiennym i płynnym, o kreacji miejscowej, zależnej od chwilowego humoru

Boga. Uznaniu takiej konstrukcji logicznej za prawdziwą zdecydowanie jednak

przeczy zauważana przez nas wszędzie wokół rzeczywistość naszego świata, który

jest dla nas wyjątkowo stały, wyjątkowo spójny w tej stałości, powtarzalny i –

w zakresie tego, co umiemy już zaobserwować – bardzo precyzyjnie zbilansowany

energetycznie.

818 Dlatego mamy jasny wybór – albo możemy przyjąć jako możliwie stały punkt za -

czepienia przy opisie naszego świata i następnie opisie szerszego świata Boga to, co

przy pomocy nauki i logicznego wnioskowania umiemy już ustalić – albo odrzuca -

my to, co sam Stwórca nam już ukazuje i chcemy nadal bezmyślnie wierzyć w pół -

prawdy czy nawet ćwierćprawdy dotychczasowych religii, bazujących wyłącznie na

archaicznym naiwnym przesądzie i zabobonie.

819 Aby zrozumieć judaistyczny stosunek do Boga, należy, choćby w skrócie, prze -

analizować jak Żydzi postrzegali/ postrzegają Stwórcę. Poniżej krótkie zestawienie.

W nawiasach zamieszczone są komentarze odnoszące się do faktu mieszania przez

Żydów natur Boga – z jednej strony natury nieograniczonego niczym Absolutnego

Stwórcy, a z drugiej strony natury … sprzedawcy jarmarcznego, uczestniczącego

w
 

tworzeniu jakiegoś szczególnego, dyletanckiego w swojej istocie układu, „dealu”

z
 

Żydami.

312312



820 Jak Żydzi postrzegali/ postrzegają Boga:

• Bóg jest wiecznym, niematerialnym stworzycielem i władcą świata, Panem

wszelkiego stworzenia, królem życia i śmierci człowieka. On nadaje światu

prawa (jak dotąd jest bardzo OK, dalej jednak zaczyna się już problem) –

• –
 

które są w szczególności prawami społeczno-etycznymi przekazanymi

przez proroków, z których najważniejszy był Mojżesz (nie są to więc prawa na -

turalne, wynikające wprost z samego dzieła stworzenia, a prawa nadane w którymś

momencie światu człowieka sztucznie, dodatkowo, punktowo. Bóg nie nadaje tych

praw wprost – pewnie nie umie [735]?! – a korzysta z pośrednictwa żydowskich pro -

roków [ZOBACZ: 721–741]);

• Bóg nadał te prawa rodowi Abrahama – narodowi żydowskiemu – ponieważ

zawarł z nim szczególne przymierze – obiecał roztoczyć swoją opiekę nad

jego rodem (sprowadzenie Absolutu Boga do roli … lokalnego kupca jarmarcznego,

robiącego z ludźmi jakiś „deal”);

• Przymierze to zostało odnowione przez Boga po kilkuset latach, w trakcie

szczęśliwej ucieczki Żydów z Egiptu. Skoro Bóg sprawił, że Żydom udało się

bezpiecznie uciec spod mieczy armii faraona, z wdzięczności wobec Boga za -

wiązuje się od tego czasu szczególna relacja: naród żydowski–Bóg (rozumiana

jednak przez Żydów, wobec powstania wówczas idei szczególnego przymierza z Bo -

giem, nie jako oni–Bóg, ale jako: Bóg–oni–Bóg. Skoro to Bóg ich ocalił, winni są Mu

bezwzględną wdzięczność);

• Bóg nadał Mojżeszowi ścisłe prawa jak naród żydowski ma postępować

(Mojżesz sam tak stwierdził, że otrzymał prawa bezpośrednio od Boga);

• Aby zachować przymierze z Bogiem (wspomniany „deal”) , Bóg wymaga (cią-

gle ustami Mojżesza) , by naród żydowski nadanych praw ściśle przestrzegał

(rozwinięcie jarmarcznego kupczenia w relacji Bóg–Żydzi);

• Jeżeli Żydzi praw tych nie będą przestrzegać, Bóg sprowadzi na nich zagładę

(„małomiasteczkowy” szantaż; Absolutny władca miliardów galaktyk w roli lokalne -

go watażki/ „mafioza”);

• „Grzechem” w judaizmie jest nieprzestrzeganie nakazów i zakazów danych

Mojżeszowi przez Boga, rozumiane przez Żydów jako łamanie prawa;

313313



• Dodatkowo Bóg obiecał Żydom Mesjasza [PORÓWNAJ ZARATUSZTRANIZM: 513], który

poprowadzi ich ku zwycięstwu nad ich wrogami, nadając w końcu narodowi

żydowskiemu należne mu, doceniane przez wszystkich miejsce na ziemi (ko-

lejny element kupczenia – postępujcie zgodnie z moimi nakazami, a przyślę wam wy -

zwoliciela. No i czekają tak Żydzi już ponad 2
 
500 lat, a obiecany im – przez Absolut

Boga, sprowadzony przez Żydów do roli kupca – Mesjasz jakoś wciąż nie nadcho -

dzi…).
 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: NAJWAŻNIEJSZE RELIGIE ŚWIATA. JUDAIZM: 514]

821 No cóż, trochę smutna historia, ale pokazuje, jak łatwo judaizm zmiksował Abso -

lut Stwórcy z raczej dość infantylnymi, prymitywnymi i dzisiaj już ewidentnie archa -

icznymi w swoim duchu wierzeniami. Oczywiście nikt nie chce odebrać żydom pra -

wa do własnych wierzeń, ale problemem dla wspólnego świata człowieka jest to, że

ich fałszywa wizja Boga i „grzechu” wobec Niego dokonała gigantycznej infekcji

świata – zarażając u źródła dwie największe obecnie religie świata – chrześcijaństwo

i islam.

822 Ciekawą też i interesującą konstrukcją logiczną – z punktu widzenia istnienia postju -

daistycznego absurdu logicznego dotyczącego Boga i dzieła stworzenia – jest sposób tłu -

maczenia przez islam (oraz również częściowo judaizm) zagadnienia: dlaczego Wszechmo -

gący (dobry) Bóg pozwala na istnienie złego szatana. Otóż według islamu pozwala dlate -

go, by dzięki kuszeniu ludzi przez szatana, Bóg mógł łatwiej rozróżnić ludzi na tych, któ -

rzy są z Nim, przestrzegając nakazanych praw religijnych, by później umieścić ich koło

siebie w raju, oraz na tych, którzy są przeciwko Niemu, słuchając podszeptów szatana

i grzesząc, by umieścić ich później w piekle. No cóż, jak widać, według islamu Wszechmo -

gący Absolutny Stwórca musi stosować szeroką paletę jarmarczno-kuglarskich sztuczek,

by dać radę zarządzać tym, co stworzył. Wow! Wielkie brawa, islam! Nobel z logiki muro -

wany.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ JAK CHRZEŚCIJAŃSTWO ROZWIĄZUJE „PROBLEM ISTNIENIA SZATANA”: 379]

823 Wszystko powyższe pokazuje kompletną naiwność i trywialność judaistycznego

pojęcia „grzechu”.

824 Nie potrzeba niczego innego do udowodnienia miałkości religii rodziny juda -

izmu – w zakresie próby opisu przez nie Boga i Jego stosunku do dzieła stworzenia,

czyli w szczególności do świata człowieka. 

314314



825 Nie potrzeba też również niczego innego do udowodnienia miałkości � . „pism

świętych” tych religii – ponownie jednak, w zakresie opisu przez nie Boga i naszego

świata – ale już nie w zakresie samych odniesień tych pism „świętych” do ludzkich

wartości uniwersalnych [98, 370, 685, (198–199) ]. Powtórzmy więc [004] – „ Pisma święte?

Hm, może i święte, ale wyłącznie dla swoich wyznawców. Dla reszty zaś świata – najczęściej

sterty papieru o wartości… makulatury.”

826
 

Podsumujmy i zdecydowanie powiedzmy raz jeszcze: 

NIE ISTNIEJE „GRZECH” CZŁOWIEKA WOBEC BOGA, 
 

bo nie może istnieć z definicji. 

Wszystko, co istnieje i wszystko, co się wydarza, istnieje i wydarza się wyłącznie
 z nadrzędnej Woli Stwórcy, Boga i jest w niej całkowicie osadzone i zawarte.

WOLNA WOLA, WOLNY WYBÓR?

827 O religie rodziny judaizmu! W końcu uznajecie, że co prawda wszystko pochodzi

od Boga, ale ciągle wam mało i nie chcecie dać za wygraną. Dostrzegacie więc, że

Bóg dał człowiekowi wolną wolę, by człowiek mógł wybrać pomiędzy tym, co jest

dla niego dobre, a co złe.

828 No i przez chwilę brawo! – tak rozumiana wolna wola człowieka jest jak najbar -

dziej na miejscu. Oczywiście, że Stwórca daje człowiekowi wolną wolę, by nadać na -

szym istnieniom sens i by człowiek mógł czerpać satysfakcję ze swojego istnienia.

Jest to sposób, w który Stwórca przeprowadza istnienie świata człowieka. Wolny wy-

bór jest podstawą istnienia człowieka, bez niego każdy z nas byłby martwą kłodą

drewna służącą jedynie leśnym robakom. Istnienie wolnej woli i wolnego wyboru

człowieka jest podstawą filozofii i religii Radości Istnienia Ra’i. 

829 Ale Bóg daje nam wolną wolę, równocześnie precyzyjnie określając zakres tej

„wolnej woli”. Nie możemy przecież w ramach naszej woli zdecydować dla siebie

czy innych, że chcemy mieć skrzydła, pięć nóg czy żyć tysiąc lat. Możemy wybierać

wyłącznie pomiędzy różnymi przeciwieństwami [372] tworzącymi sobą nasz świat. 

830 Stwórca tworzy dla naszych istnień przestrzeń utkaną z tych przeciwieństw,

a
 

my swoimi kolejnymi wyborami (miliardami kolejnych chwilowych wyborów) re -

alizujemy swoje istnienia, cały czas się w tej przygotowanej dla nas przestrzeni poru -

315315



szając. Jeżeli popełniamy błędy, dokonując złych dla siebie wyborów, ponosimy za

chwilę tego konsekwencje – to nas uczy, jak powinniśmy wybierać. To tworzy dar

istnienia Stwórcy dla człowieka. Ta naturalna, cudowna przestrzeń wyboru pomię -

dzy przeciwieństwami, tak pięknie stworzona przez Stwórcę dla naszego świata.

Przestrzeń nadająca nam – dopiero całą sobą, łącznie – głęboki ludzki sens istnienia.

831 Ale tu już: halo!, pobudka! Koniec marzeń! W tym rozdziale mówimy przecież

nie o faktycznym wolnym wyborze i wolnej woli nadanym człowiekowi przez Boga,

o których mówi Ra’i, a o „wolnym wyborze” i „wolnej woli” w rozumieniu pierwot -

nego judaizmu oraz chrześcijaństwa i islamu. 

832 Oto jak wyglądają „wolny wybór” i „wolna wola” w tych religiach:

• Bóg, według pierwotnego judaizmu, a następnie chrześcijaństwa i islamu,

niby pozwala ludziom na wolny wybór, ale za moment karze ich najsurow -

szą, wieczną karą piekielną dla duszy za wybranie nie tego, czego według

tych religii Bóg od człowieka oczekuje. Religie te „grzechem” nazywają nie -

spełnianie przez człowieka rzekomych oczekiwań Boga, przekazywanych

przez Stwórcę światu człowieka… przez te religie.

• Bóg pierwotnego judaizmu – Jahwe – karze ludzi karą wtrącenia do ognistej

otchłani Szeolu za każde odstępstwo od surowych, nakazanych im ustami

Mojżesza praw;

• Bóg chrześcijański – Chrystus – każe wraz ze swoim Ojcem (Jahwe) karą

wtrącenia do ognistego piekła nie tylko za odstępstwo od nakazanych przez

Jahwe praw, ale i za nie uwierzenie w niego samego ( w Chrystusa) i nieprze-

strzeganie jego nauk;

• Bóg islamski – Allach – wtrąca do ognistego piekła Gehenny zarówno za nie -

przestrzeganie praw nadanych ludziom  ustami Mahometa, jak i za podważa-

nie boskości tych praw czy odrzucanie wiary w proroków i w samego Maho -

meta, jako ostatniego i najważniejszego proroka. Z chęcią również śle do pie -

kła tych, którzy, np. zbuntowali się przeciw władzy ludzkiej pochodzącej

„z
 

nadania Boga” czy stchórzyli w walce z niewiernymi.

833 Należy więc zapytać te religie: Po co według was wszechmogący Bóg stworzył

wszystkie naturalne możliwości zachowań człowieka? Czy jedynie po to, by móc

316316



mścić się na stworzonych przez siebie ludziach za taki czy inny dokonany przez nich

wybór? Za wolny wybór człowieka spośród stworzonych przecież wyłącznie przez

siebie możliwości naturalnych ludzkich zachowań? Czy stworzenie człowieka w po -

staci kłody drewna już by Mu nie wystarczyło? Czy według was Bóg musi się delek -

tować cierpieniem i bólem człowieka w przygotowanym dla niego wiecznym piekle?

Hm, no ale Bóg przecież kocha człowieka, na pewno więc cierpi, widząc, jak jego

ukochani ludzie smażą się żywcem w smole! Olaboga! Cóż więc zrobić? A może poślę

kogoś umyślnego, by ich zbawić i nie musieć ich tak strasznie przez resztę wieczności karać?

No… ale teraz znowu nie mogę ich przecież wszystkich tak hurtowo brać do nieba! Olaboga!

Cóż więc zrobić? Może teraz jakiś czyściec? …
 
O religie rodziny judaizmu! Cóż to za su -

marycznie logiczny bełkot! i ciągłe miotanie się wewnątrz stworzonego przez siebie

„gordyjskiego” kogla-mogla! (Również ten rodzaj tworzenia przez wieki kolejnych

religijnych absurdów miałem na myśli, używając sformułowania „przerośnięte po -

tworki” [71]). A może wasz „Bóg” uczynił świat wyłącznie po to, byście mogli mieć

niczym nieograniczoną, totalitarną władzę nad całym gatunkiem ludzkim?!

834 Gdzie jest tu mowa o faktycznym wolnym wyborze człowieka? Chyba twórcom

tych religii coś się zupełnie pomieszało! Szczególnie chrześcijaństwo i islam nie po -

zwalają człowiekowi na żaden wolny wybór. Pojęcie „wolnego wyboru i wolnej

woli” jest w tych religiach kolejnym po „grzechu”, prymitywnym fałszem logicz -

nym, kolejną próbą naciągania naiwnych, a i tuszowania swojego dyletanctwa.

835 Pierwotny judaizm (starożytny) był wyjątkowo naiwny, z kolei judaizm współ -

czesny, rabiniczny, z konieczności życia Żydów na wygnaniu, zaczął być już bardziej

sensowny, bliżej potrzeb człowieka i prawdy świata, choć głęboki zabobon jest

w nim obecny nadal. Natomiast chrześcijaństwo i islam? Sztywne, jak kolumny Par -

tenonu! I z każdym obiegiem Ziemi wokół Słońca, ku swojej zgubie, coraz bardziej

kamieniejące.

836
 

Daję ci wolny wybór, możesz iść w lewo lub w prawo – ale jak pójdziesz w prawo, to

wpadniesz do ognistego wulkanu i będziesz tak wpadać już przez całą wieczność, smażąc

się żywcem. Ale jak pójdziesz w lewo, to zaraz za kilkoma zakrętami znajdziesz wspaniały

Raj, gwarantowany ‘all inclusive’ dla twojej duszy na resztę istnienia wszechświata. No

faktycznie, bardzo wolny to wybór dla wolnej woli wolnego człowieczka!

837 Wstydźcie się, o religie judaizmu, za tworzenie takiego banału i kiczu w obrazie Boga,

Stwórcy naszych istnień i naszego świata  –  świata jedynego, fantastycznego, niepowta -

317317



rzalnego! Za takie wielowiekowe oszukiwanie naturalnego świata człowieka – Raju danego

ludziom przez Boga – to was powinien On umieścić w swoim wiecznym piekle.

838
 

Nie ma większego zabobonu i nie ma większego „grzechu”, szczególnie

chrześcijaństwa i islamu, względem Stwórcy, niż tworzenie 

Jego fałszywych obrazów!

Bóg niebawem was rozliczy – już zaczął was rozliczać – przy pomocy tych, których

hurtowo odwraca od waszych religijnych absurdów i naiwności.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: TAK ZWANY „WOLNY WYBÓR” W CHRZEŚCIJAŃSTWIE: 520–521]

KONSEKWENCJE NIEISTNIENIA POJĘCIA „GRZECHU” CZŁOWIEKA WOBEC

BOGA

839 Stworzenie przez naszych odległych przodków, w archaicznej starożytności, po -

jęcia „grzechu” człowieka wobec Boga nie stanowiłoby większego problemu, bo po -

wstawało przecież wtedy wiele naiwnych opisów świata, gdyby nie to, że z juda -

izmu wyrosły następnie dwie największe dziś religie świata – chrześcijaństwo i is -

lam.

840 I to nie sam judaizm – a właśnie chrześcijaństwo i islam rozprzestrzeniły to ab -

surdalne pojęcie po zakamarkach niemal całej Ziemi, infekując większość naszego

wspólnego świata swoimi fałszywymi, naiwnymi wizjami otaczającej nas rzeczywi -

stości, Boga i człowieka.

841 I teraz religie te mają spory problem, bowiem zarówno chrześcijaństwo, jak i is -

lam bez pojęcia „grzechu” nie są w stanie istnieć – bez istnienia „grzechu” człowieka

wobec Boga całkowicie tracą swoją dotychczasową religijną rację bytu.

842 Całe chrześcijaństwo bazuje na wierze w ukrzyżowanie swojego boga Chrystusa

jako zaplanowanym przez Boga akcie odkupienia winy za wszystkie „grzechy” po -

pełniane przez ludzi względem Niego (Boga). Wskutek wymazania winy ludzi doko-

nanego przez mękę syna Boga, Chrystusa, chrześcijanie oczekują następnie przyjęcia

ich do życia wiecznego w Niebie, w Raju, tuż obok Boga. 

843 Jeżeli nagle jednak pozbawić chrześcijaństwo pojęcia „grzechu” człowieka wobec

Boga, to co zrobi chrześcijaństwo? Trudno to przewidzieć. Na pewno jednak stanie

318318



się zwykłą wydmuszką/ pisanką – może i atrakcyjną na zewnątrz dla prostych, i tym

samym, niezbyt wymagających odbiorców, ale kompletnie pustą w środku. 

844
 

I nie jest wcale tak, że nagle przychodzi ktoś zły i niedobry, i chce pozbawiać chrześci -

jaństwo pojęcia „grzechu” i tym samym chce odbierać chrześcijaństwu Boskość jego Boga

Chrystusa. Mówimy o Bogu  – tym bardziej więc nie odwracajmy rzeczywistości i praw -

dy! To sami naiwni budowniczowie religii chrześcijańskiej zaczęli ją wznosić obarczoną

tym fatalnym błędem, jak to powiedziano na początku – fundamentalnym defektem kon -

strukcyjnym – narażając swoją religię na nieuchronną „katastrofę budowlaną” [72].

Dlatego nikt inny, jak samo chrześcijaństwo jest sobie winne, że pomimo niezmien -

nego od początku świata nieistnienia „grzechu” człowieka wobec Boga, wznosiło swą reli -

gię naiwnie, ślepo, bez żadnych fundamentów , a teraz będzie musiało ponosić tego konse -

kwencje, musząc sprowadzić śmierć swojego dotychczasowego „Boga Chrystusa” do fak -

tów – do śmierci wędrownego żydowskiego nauczyciela-kaznodziei, Jezusa.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: 10]

845 Chrześcijaństwo jest ślepym zaułkiem rozwoju cywilizacji człowieka. Jest jak kuszący

strudzonych podróżą wędrowców skrót, który jednak zamiast prowadzić ku faktycznej

prawdzie człowieka, świata i Boga, wiedzie do... krainy fantazji, wyścielonej miękkim różo-

wym logicznym fałszem, kuszącej spragnionych bijącym z różu źródełkiem infantylnej

utopii, gdzie za bycie grzecznym, można otrzymać w nagrodę watę cukrową i kolorowy

balonik. Jedyną drogą wydostania się z tej krainy ułudy, z tej niby prymitywnej, ale rów -

nocześnie mocno wyrafinowanej pułapki umysłu, jest czym prędzej powrócić na początek

„skrótu” i poszukać może i dłuższej, ale bardziej sensownej drogi.

846 Podobnie wygląda sprawa z islamem, będącym niemal dosłowną „kalką” pier -

wotnego judaizmu [996]. Jeżeli religia islamu jest obarczona systemowym błędem już

od swoich żydowskich fundamentów – na etapie długo (prawie 2  000 lat) PRZED

Mahometem – to nie ma żadnego sensu zajmować się tym, co nastąpiło później. Cały

islam – choć nadęty pychą najmocniej ze wszystkich ziemskich religii – nie posiada -

jąc żadnego logicznego „umocowania w Bogu”, staje się jedynie zbiorem lepszych

czy gorszych praw społecznych (nadal jednak pozostając ideologią nienawistną, nie -

bezpieczną dla całego świata człowieka). 

Nie inaczej również z samym judaizmem. Żydzi (ci religijni) uważają się

wciąż za wybrańców Boga i nadal wytrwale czekają na swojego Mesjasza. Choć nie

szkodzą tym za bardzo naszemu wspólnemu światu, należy jednak przez grzeczność

zapytać ich teraz: Are you sure?

319319



__________

847 Pojęcie „grzechu” wobec Boga powinniśmy wszyscy zdecydowanie zacząć po -

strzegać jako systemowy naczelny zabobon  dotychczasowych religii świata – jako

przesąd szkodzący nie tylko naszemu indywidualnemu człowieczeństwu, ale rów -

nież hamujący rozwój cywilizacyjny, i do tego stanowiący również bezpośrednie za -

grożenie dla bezpieczeństwa wspólnego świata (tarcia religijne i okołoreligijne).

848 To fałszywe założenie religijne jest swoistym „koniem trojańskim”, który religie

„podłożyły” ludzkości. Ten naczelny zabobon religijny zmusza bowiem naukę do

rozwijania się w kontrze i w sprzeczności do nauczania religii. Religie, w tym wła -

śnie przede wszystkim chrześcijaństwo i islam, boleśnie rozdzierają całościowo nie -

samowicie przecież spójny świat człowieka, skazując naukę na swoistą „banicję”, na

konieczność istnienia i rozwijania się jakby w innym, całkowicie rozdzielnym od reli-

gii obszarze rzeczywistości. 

849 To jednak przewrotnie dla religii i sprawiedliwie dla całego gatunku ludzkiego

sprawia, że religie zaczynają już od pewnego czasu zdecydowanie z nauką przegry -

wać. To ateistyczny (antyreligijny z przykrej konieczności) opis świata, dla coraz

większej części ludzi staje się tym logicznym, sensownym, prawdziwym, naturalnym

i „oczywistym”, podczas gdy religijny przekaz, który do tej pory otrzymują, staje się

naiwny, naciągany, archaiczny, często kiczowaty, wzbudzając ich rezerwę i coraz

bardziej powszechną niechęć.

__________

850 Przedstawione tu zagadnienie nieistnienia „grzechu” człowieka wobec Boga ma

oczywiście ogromne znaczenie w zakresie stopnia wiarygodności religii chrześcijań -

skiej, islamu i judaizmu – czyli w zakresie wizerunkowym tych religii. 

851 Dla pocieszenia wiernych tychże religii należy jednak zauważyć, że fakt nieistnie -

nia „grzechu” wobec ich wyobrażenia Boga nie ma absolutnie żadnego znaczenia dla

działania samej ich wiary. Tak jak to zostało już wskazane wielokrotnie wcześniej,

działa bowiem sama wiara człowieka, a nie przedmiot tej wiary [1, 23–31, 54, 62, 304, 606,

775]. 

320320



852 Jeżeli „odbierzemy” więc chrześcijaństwu Boskość jego boga Chrystusa, to wiara

chrześcijanina „sama” będzie działać dalej, bo to nie bóg Chrystus i wiara w niego

„sprawia cuda”, a wspólny Bóg Stwórca. Tak samo będzie działać dalej sama wiara

muzułmanina czy żyda. Z Koranem i Torą czy bez. Warunkiem jest jednak posiada -

nie/ zachowanie przez nich wiary, a z tym może być już w tej sytuacji różnie. Muszą

jednak uporać się z tym problemem sami.

853 Pamiętajmy, że nasz wspólny Stwórca tak skonstruował nasz świat, byśmy wszy -

scy, bez względu na to, w co wierzymy, byli w stanie otrzymać Jego boskie wsparcie.

Dziękujemy Ci, Boże!

CZY BÓG CZEGOŚ NIE MOŻE?

854 Ponieważ wcześniej [814–815] użyłem sformułowania, że Bóg „nie może”, czuję się

w obowiązku wyjaśnić również zagadnienie „czy Bóg czegoś nie może?”. Mimo iż

jest to zagadnienie dyskutowane od zarania istnienia świata człowieka, postaram się

przedstawić stanowisko Ra’i w miarę krótko, bez wdawania się w rozbudowane dy -

wagacje i polemikę z dotychczasowymi koncepcjami filozoficznymi dotyczącymi

tego tematu.

855 Posłużę się najpierw dość popularnym, średniowiecznym paradoksem: „Czy

wszechmogący Bóg jest w stanie stworzyć kamień tak ciężki, że nie będzie go w sta -

nie podnieść?”. Zagadnienie to jest faktycznym paradoksem w naszym obszarze rze -

czywistości, ale patrząc szerzej, jest paradoksem jedynie pozornym.

856 Nasza rzeczywistość: Jeżeli Bóg jest wszechmogący, to oczywiście może stworzyć

każdy kamień, również tak ciężki, że nie da rady go podnieść. Ale przecież, jeżeli nie

da rady go podnieść, to nie jest wszechmogącym Bogiem! 

857 Ujęcie szersze: wskutek kaskadowości kreacji rzeczywistości („B” wynika „piono-

wo” z „A”), nasza rzeczywistość jest zawężonym podzbiorem możliwości rzeczywi -

stości „A”. Oznacza to, że prawa obecne w naszej rzeczywistości oraz logika tych

praw są węższe (uboższe) niż prawa i logika rzeczywistości wyższej. Wystarczy jed -

nak wprowadzenie jedynie jednego kolejnego wymiaru, by coś, co wydaje się nie -

możliwe do istnienia, nagle zaistniało (a pamiętajmy, że naszego Stwórcę umieścili -

śmy dużo, dużo wyżej [211–212]). Np. narysowana linia (odcinek) z przykładu [804] mogła-

321321



by paradoksalnie dla siebie zapytać: czy mój stwórca jest w stanie stworzyć linię, która jest li -

nią i
 

równocześnie nią nie jest?… I co, lokalny stwórco, dasz radę udowodnić tej linii, jaki to

jesteś wszechmogący? Po prostu postaw ołówek na kartce istnienia tej dwuwymiarowej linii

pytającej, a ona ujrzy nie „linię” ołówka, a jedynie coś na kształt okręgu (rzut ołówka); albo

wytnij z papieru, np. kwadrat i również oprzyj go o kartkę prostopadle do powierzchni rze -

czywistości istnienia tej linii, a ona zobaczy nie kwadrat, a linię.

858 Spotkałem również pytania typu: „Czy jeżeli Bóg jest wszechmogący, to czy

może stworzyć np. kwadratowe koło, owłosionego łysego czy suchą wodę?” (Można

też podchwytliwie zapytać bliźniego swego: „czy przestałeś/aś już bić żonę/ męża”

lub „czy zgubiłeś rogi”?). Logicy najczęściej interpretują takie pytania/ zdania, jako

błędnie skonstruowane. Filozofia Ra’i widzi jednak temat inaczej:

859 Jeżeli można zadać pytanie lub wygłosić stwierdzenie, to nie można równocze -

śnie twierdzić, że pytanie to czy stwierdzenie jest błędne (fałszywe). To znaczy, oczy -

wiście, w naszym obszarze rzeczywistości, tak, stwierdzenie, że „woda jest sucha”

czy „łysy ma głowę owłosioną jak goryl”, jest „logicznie błędne”, bo sprzeczne

z ludzkim dotychczasowym doświadczeniem i wartościowaniem, ale w sposobie po -

strzegania rzeczywistości postulowanym przez Ra’i – jako wyższej spójności i jedno -

ści świata – nie są one błędem.

860 Dzieło stworzenia, jako zamknięte energetycznie, zawiera już bowiem wszystkie

możliwości istnienia zdarzeń i ich form [236–237] przewidziane przez Stwórcę dla tego

dzieła. Z punktu widzenia więc logiki człowieka, „wszystko jest i może być wszyst -

kim”. To wyłącznie my sami – zgodnie z naszym rysem gatunkowym nadanym nam

nadrzędnie przez Stwórcę – interpretujemy lokalnie zdarzenia przyciągane do naszej

„szczeliny” odbioru rzeczywistości [244–245], nadając im dopiero w swoich świado -

mościach: formy, kształty i znaczenia.

861 Wszystko jednak już istnieje! stworzone przez Stwórcę. Gdyby nie istniało, to

w
 

ogóle nie bylibyśmy w stanie tego nazwać. Cały czas istnieje więc nie tylko sucha

woda, ale i: woda kwadratowa, woda łysa, woda bijąca męża, woda ognista (ha, ha,

ha, to na pewno!), krzywa prosta, minus będący zarazem plusem czy kot przeryso -

wujący się bez twojej zgody w psa. Bóg dawno stworzył już [214] wszystkie te ele -

menty rzeczywistości dzieła stworzenia, choć w naszej wąskiej rzeczywistości
 
„Y”,

mogącej być którymś z kolejnych podzbiorów zbioru „B”
 
[RYS. 211], zachodzą one

w
 

porządku określonym przez Stwórcę naszego układu – nie równolegle (naraz),

322322



a
 

kolejno, szeregowo, w określonych sekwencjach, tworzących łącznie logikę naszej

rzeczywistości. Stąd też istnienie wszystkich naszych lokalnych, pozornych sprzecz -

ności i paradoksów.

862 Tak właśnie działa rzeczywistość świata i wszechświata Boga – jest znacznie szer -

sza niż nasz świat zmysłowy i zasady nadanej naszemu światu logiki. Dlatego po -

winniśmy pamiętać, by zawsze chcieć tę rzeczywistość (w tym naszą rzeczywistość)

postrzegać i opisywać tak, jak to wskazano w akapitach
 
[216–217]. 

863 By jednakże ten opis móc rozpocząć, bezwzględnie musimy używać logiki wska -

zanej w [810], a dopiero wówczas, gdy stanie się to niezbędne (do dokonywania spój -

nego opisu świata), możemy logikę tę krok po kroku rozważnie rozszerzać. Boga

i rzeczywistości szerszej jednak, póki co, nie możemy chcieć opisywać w żadnej innej

logice dla człowieka niewymiernej, bo za każdym razem będzie to jak gra w loterię,

tyle że już w loterię z nieskończoną możliwością kombinacji. To sam Stwórca zobo -

wiązuje nas do używania przede wszystkim takiej logiki, jaką dla naszej rzeczywisto-

ści stworzył. 

864 Podsumowując: Bóg w ludzkim rozumieniu może wszystko. Jeżeli mówimy, że

Bóg czegoś „nie może”, dotyczy to niemożności istniejącej według kryteriów wyłącz-

nie naszego wąskiego ludzkiego układu odniesienia, w naszej lokalnej rzeczywistości

i w naszej lokalnej – choć wciąż fundamentalnej dla naszego istnienia – logice.

865 I tyle moi drodzy na temat systemowego błędu judaizmu, chrześcijaństwa i isla -

mu. Reszta jest już przyszłością. Y!

865a Przypis do akapitu 810:

_______________________________

* Zasada przyczynowości – każde zjawisko jest następstwem jakiegoś innego zja -

wiska go poprzedzającego – jest obecna w filozofii zachodniej co najmniej od Arystotelesa

(384–322 p.n.e.), który postulował istnienie przyczyny sprawczej odbywającego się świata. 

Tomasz z Akwinu (1225–1274), późniejszy święty Kościoła rzymskokatolickiego,

do próby udowodnienia/ uprawdopodobnienia istnienia Boga (w wersji judaistyczno -

-chrześcijańskiej), użył argumentu Pierwszej Przyczyny. Tak samo jednak jak i wcześniejsi

myśliciele chrześcijaństwa, powielił on błąd logiczny judaizmu, czyniąc jednoznaczne zało -

żenie, że Bóg, jako praprzyczyna świata, jest bytem niemającym już żadnej swojej 

323323



_______________________________

przyczyny nadrzędnej. Błąd ten powoduje ciągłe ataki ateistów, próbujących dowieść logi -

ką
 

ludzką, że skoro nieposiadanie przez Boga swojej przyczyny jest nielogiczne, to musi to

oznaczać, że… Boga nie ma. 

Zauważmy, że Stwórca, istniejąc w przestrzeni szerszej w stosunku do dzieła stwo -

rzenia, w żadnym momencie nie podlega jakiemukolwiek, a tym bardziej już jednoznacz -

nemu logicznemu opisowi ludzkiemu [114, 811 ]. Stąd też judaistyczno-chrześcijańskie jed -

noznaczne stwierdzenie, że Bóg jest przyczyną pierwotną, która nie ma już żadnej przyczy-

ny stojącej nad/ za nią (będąc do tego bytem „osobowym”), jest nieuprawnionym uprosz -

czeniem logicznym. Człowiek nie tylko nie wie, czy Stwórca naszej rzeczywistości ma swo -

ją przyczynę, czy też nie ma, ale nigdy też nie będzie w stanie tego jednoznacznie się do -

wiedzieć/ zrozumieć – problem ten bowiem jest nierozwiązywalny przy użyciu logiki na -

szej rzeczywistości, jako zawężonej w stosunku do swojej przyczyny (znane nam kategorie

logiczne „prawdy/ fałszu” nie wystarczą do opisu rzeczywistości szerszej). Dlatego też reli -

gie rodziny judaizmu mogłyby zbliżyć się do Prawdy, dodając niewielkie zastrzeżenie do

swojej definicji Boga (tak, jak czyni to Ra’i [112]), że Bóg jest najwyższą siłą, która stoi za

dziełem stworzenia, ale siłą najwyższą – w rozumieniu logiki ludzkiej  – będąc dla nas rów-

nocześnie wyłącznie umowną, całkowicie niedefiniowalną przyczyną istnienia naszego

świata. No tak, tyle, że wówczas użycie terminu „Osoba”, traci swoją rację bytu, rozmywa -

jąc się w każdym wymiarze w nieokreśloności.

William Ockham (ok. 1285–1349) poddał krytyce używanie zasady przyczynowo -

ści do dowodzenia istnienia Boga (chrześcijańskiego), twierdząc, że ówczesna teologia bez

żadnych podstaw przyjmuje, że łańcuch przyczyn jest skończony. Rene Descartes (Karte -

zjusz) (1596–1650) wskazywał Boga jako (doskonałą) przyczynę ostateczną. Isaac Newton

(1642–1727) dążył do ustalenia zjawisk połączonych związkami przyczynowymi, lecz

transcendentne przyczyny pozafizyczne wyłączał z zakresu nauki. Zasada przyczynowości

zaczęła stopniowo tracić na znaczeniu po poddaniu jej krytyce przez Davida Hume’a

(1711–1776) i następnie Immanuela Kanta (1724–1804). Hume postulował, że zasada przy -

czynowości nie powinna być podstawą poznania, zauważana przyczynowość świata jest

bowiem wynikiem interpretacji ludzkiej wynikającej z instynktu i przyzwyczajenia, a nie

zachodzącą obiektywnie naturą świata. Kant przychylił się w dużej części do spostrzeżeń

Hume’a, uznając jednak odczuwaną subiektywnie przyczynowość za (deterministycznie)

konieczną. Mimo wskazanych okoliczności, związany z zasadą przyczynowości determi -

nizm, postulujący działanie w świecie niezmiennych i koniecznych praw, był przez cały

XIX w. nadal dominującym poglądem filozoficzno-naukowym. Przyczynowością zajmowa-

li się również m.in.: John Stuart Mill (1806–1873), Hans Reichenbach (1891–1953), David Le -

wis (1941–2001). 

324324



_______________________________

Większość współczesnych filozofów i teologów, przerażonych odkryciami fizyki

XX w., niechętnie używa dziś zasady przyczynowości do „udowodniania istnienia Boga”.

Powodem było najpierw odkrycie w latach 20. XX w. kwantowych zachowań cząstek suba -

tomowych, gdzie zarówno przyczyna nie determinuje już jednoznacznie skutku – urywa

się oczekiwany dotychczasowym doświadczeniem związek pomiędzy zdarzeniami teraź -

niejszymi, a przyszłymi (co postulował już Hume) – jak i też nie jest możliwe określenie

stanu teraźniejszego układu (zasada nieoznaczoności Heisenberga), co spra wia, że jeżeli

nie mamy pewności co do pojawiających się zjawisk, nigdy nie mogą się one stać dla nas

koniecznymi. W następstwie tego filozofia, zrywając z determinizmem, w kolejnych deka -

dach zaproponowała pojęcie zasady wspólnej przyczyny – korelacji probablistycznej (Re-

ichenbach). Kolejnym jednak ciosem dla zasady przyczynowości funkcjonowania świata

stało się doświadczalne potwierdzenie w latach 90. XX w. i później, istnienia � . splątania

kwantowego, gdzie obserwowane „anomalie” zjawisk w zakresie zlepku pojęć: logika–

przyczyna–skutek oraz dodatkowo teraz jeszcze: czas i przestrzeń, ponownie zaczynają

wyprzedzać istniejący opis filozoficzny.

Czy jednak odkrycia fizyki przeczą istnieniu przyczyny naszego świata? Zdecydo -

wanie nie! Uważam raczej, że wynoszą przyczynę naszego świata, Stwórcę, z poziomu do -

tychczasowego „mega-Geniusza” na poziom o wiele rzędów wielkości wyższy (i to z pew -

nością nie koniec, a raczej… początek).

Ra’i rozumie zasadę przyczynowości i determinizmu szerzej, niż było to przedmio-

tem wcześniejszej typowej analizy filozoficznej. Wskazywana przez Ra’i zasada przyczyno -

wości to nie tyle wyłącznie taka czy inna współzależność przyczynowo-skutkowa obser -

wowanych przez człowieka „lokalnie” zdarzeń (zdarzeń następujących po sobie, równole -

głych czy mogących nawet występować z odwróconą strzałką czasu), ale zarówno szersza

i ostatecznie całościowa współzależność przyczynowo-skutkowa poszczególnych obsza -

rów tworzących nasz świat materialny lub ewentualnie świat szerszy, jak i wynikająca ze

standardowej logiki ludzkiej konieczność istnienia przyczyny świata rozumianego, jako

„suma” tworzących go składowych. Z kolei determinizm to, w rozumieniu Ra’i, nie deter -

minizm „ścisły”, co „wielowymiarowy”, mający ustanowione przez Stwórcę warunki brze -

gowe każdego procesu czy rodziny procesów, na poziomie z reguły wyższym niż odbywa -

nie się samego procesu (zauważane z poziomu obserwacji i logiki ludzkiej), co powoduje,

że poszczególne procesy istnienia naszej rzeczywistości, mimo że nie wychodzą poza okre -

ślone nadrzędnie granice, mają jednak pewne stopnie swobody, co np. człowiek w swoim

istnieniu nazywa mianem wolności wyboru czy wolna wolą.

Jeżeli dzięki nauce zauważamy, że cząstki subatomowe zachowują się w sposób

odbiegający od zachowań cząstek w skali większej (np. jeden foton zachowuje się inaczej 

325325



_______________________________

od drugiego fotonu, mimo że zakładaliśmy, nauczeni determinizmu większej skali, że po -

winny zachowywać się tak samo), to oznacza to wyłącznie tyle, że zachowaniami cząstek

w skali mikro rządzi inna zasada/ zasady niż zasady zauważone przez nas, jako obowiązu -

jące w skali ludzkiej. Równocześnie nie oznacza to, że przyczyna zaobserwowanych zacho -

wań cząstek nie istnieje. I nie chodzi tu tyle o, jak wskazano wyżej, bezpośrednią, „lokalną”

przyczynę takiego czy innego zachowania się danej cząstki elementarnej, co przede wszyst-

kim o źródłową przyczynę istnienia tej cząstki, włącznie z całym arsenałem jej właściwości,

w tym genialnej zd olności łączenia się z innymi cząstkami elementarnymi, tworząc osta -

tecznie odbieraną przez człowieka rzeczywistość w skali zarówno ludzkiej, jak i makro (ko-

smicznej).

Zauważmy, że wszystko, co obserwujemy w otaczającym i tworzącym nas świecie

materialnym, bez względu na skalę, ma swoją przyczynę (mimo że w wielu przypadkach

przyczyny tej nie jesteśmy w stanie wskazać, zawsze możemy ostatecznie posiłkować się

terminem Wielki Wybuch ). Żaden układ fizyczny, który znamy, nie jest w stanie zaistnieć

bez swojej przyczyny, i to przyczyny leżącej zawsze poza samym danym układem (nie za -

obserwowaliśmy dotąd nigdzie układu działającego na zasadzie perpetuum mobile , czyli

mogącego być ostatecznie również rozumianym, jako samoprzyczyna swojego własnego

istnienia – co wyklucza również traktowanie całej naszej rzeczywistości jako przyczyny sa -

mej siebie). Każdy, najdrobniejszy nawet układ w naszej rzeczywistości wymaga wcze -

śniejszego, zewnętrznego określenia kryteriów logicznych, według których układ ten ma

działać, jak i też nadania mu początkowej porcji energii [109]. Bez tego nic w naszym świe -

cie nie jest w stanie zaistnieć czy, używając języka mechaniki, „działać”. Nie ma znaczenia

ani stan logiczny, ani energetyczny, w jakim układ się znajduje – każdy bowiem stan ukła -

du: zarówno dowolnie uporządkowany, jak i mu przeciwny, „nieuporządkowany” (cha -

otyczny, o maksymalnej entropii) do swojego istnienia (czyli de facto  do możliwości zaob -

serwowania go i interpretacji obserwacji przez obserwatora) zawsze wymaga wcześniej -

szych zewnętrznych kryteriów logicznych go definiujących, jak i nadanej z zewnątrz ener -

gii początkowej – ponownie: bez nich istnienie nie jest możliwe. To, że determinizm znany

człowiekowi z obserwacji zjawisk w skali ludzkiej, w skali subatomowej nie zachodzi,

oznacza jedynie, że do pełniejszego opisu świata, należy rozważnie rozszerzyć standardo -

wą logikę ludzką o aspekty logiki świata subatomowego. Nic jednak nie uprawnia nas, by

równocześnie odrzucać istnienie logicznego oraz energetycznego „napędu” zjawisk świata

subatomowego – czyli kwestionować bezpośrednią przyczynę ich „technicznego” istnienia.

Ostatnie zdanie dotyczy również wszystkich pozostałych obszarów naszego świata, w tym

pojęć przestrzeni i czasu. 

Czy teoria względności Einsteina, uświadamiając nam, że zarówno czas, jak i prze -

strzeń nie są pojęciami bezwzględnymi, a zależą czy to od obserwatora (czas), czy od 

326326



_______________________________

znajdujących się w niej ciał (przestrzeń), spowodowała nagle, że nasz świat przestał być lo -

giczny lub przestał potrzebować energii do istnienia? Nie. Jedyne, co się zmieniło, to

wzrost naszego cywilizacyjnego apetytu na wiedzę. Nasza rzeczywistość, jawiąc się nam

w
 

coraz to wyższym stopniu skomplikowania, coraz powszechniej wyzwala w nas pra -

gnienie uzyskania odpowiedzi zarówno odnośnie do zasad jej działania, jak i odnośnie jej

przyczyny. Przyczyny naszych istnień.

Część filozofów nauki twierdzi, że przez Wielkim Wybuchem nie istniało nic, bo

istnieć nie mogło. Mówią: Skoro czas pojawił się i zaczął biec w wyniku Wielkiego Wybuchu, to

nic nie mogło istnieć wcześniej. No faktycznie, jeżeli zaczniesz rozwijać rolkę papieru toaleto -

wego w chwili zero, po mocno zakrapianej imprezie dnia poprzedniego, to papier ten roz -

poczyna swoje istnienie przecież dopiero od twojej chwili zero, czyli od momentu twojego

zauważenia, że się rozwija. Skąd więc niedorzeczny pomysł, że papier istniał wcześniej?!

I jeszcze bardziej niedorzeczny, że ktoś lub coś musiało go wyprodukować, nawijając go do

tego na rolkę!

Rozpoczęcie biegu istnienia naszego świata materialnego (interpretowanego przez

nasze umysły, jako czterowymiarowego – 3 wymiary przestrzenne oraz porządkujący na -

stępstwo zdarzeń wymiar czasowy) w chwili, którą określamy z wewnątrz tego świata jako

„chwila zero”, nie oznacza, że świat nie posiada „wcześniejszej przyczyny”. Jest to oczywi -

ste dla osób używających poprawnie standardowej logiki ludzkiej, choć może nieoczywiste

dla niektórych filozofów/ naukowców naznaczonych syndromem logiki narysowanej przez

ciebie linii [804] – liniaki, stworki zamieszkujące tę linię mogą stwierdzić, że z całkowitą

pewnością nie istniało nic przed pojawieniem się linii, bo istnieć nie mogło, skoro istnienie

wszystkich wymiarów i całej rzeczywistości ich liniowego świata pojawiło się dopiero

w momencie Wielkiego Narysowania. [ZOBACZ RÓWNIEŻ: TEORIA PROGRAMU: DODATEK 2]

Świat nie tylko może, ale i logicznie, zgodnie z obowiązującą nas standardową lo -

giką ludzką, wręcz – musi – mieć swoją przyczynę. Jest to zdecydowanie przyczyna ze -

wnętrzna, pozawymiarowa w stosunku do wymiarów naszego świata, inteligentna (o po -

ziomie inteligencji co najmniej równym poziomowi skomplikowania wytworzonego przez

nią dzieła). Człowiek nie ma jednak żadnych podstaw do tego, by uważać przyczynę swo -

jego istnienia, tak jak czynią to filozofowie chrześcijańscy, za „byt osobowy, kochający swo -

je dzieło” [365], a tym bardziej już byt oczekujący od człowieka zachowań innych, niż nada -

nych nam poprzez naturę [221].

Filozofia Ra’i zaleca nam wszystkim opis świata według sposobu wskazanego

w
 

akapitach
 

[216–217]. [ZOBACZ RÓWNIEŻ: (INERCJA ZDARZEŃ) 248–252]

327327



III.5. Stosunek dwóch największych religii świata do siebie. Na 

styku różnic.

866 Dwie największe dzisiaj pod względem liczby wyznawców religie świata: chrze -

ścijaństwo i islam, łącznie grupują ponad 4 miliardów ludzi (chrześcijaństwo: 2,38

miliarda; islam: 1,76 miliarda), co stanowi 55% całej ludności świata i 65% ludzi okre -

ślających się jako wyznających jakąś religię. Warto zobaczyć, jaki był w przeszłości

i
 

jaki jest dzisiaj stosunek tych dwóch największych religii do siebie, co sądzą o sobie

nawzajem, czy istnieje jakakolwiek możliwość dialogu między społecznościami je

wyznającymi i co z tego może wynikać na przyszłość dla naszego wspólnego świata.

HISTORIA

867 Obie religie wywodzą się z wcześniejszej religii judaizmu. Obie więc czerpią

z tych samych źródeł, każda jednak powstała w innym okresie historycznym i w in -

nych uwarunkowaniach społecznych i politycznych. Chrześcijaństwo, opierając się

na naukach Żyda – Jezusa Chrystusa, wyszło poza judaizm i jego prawa. Islam, po -

wstały ok. 600 lat po Chrystusie, wrócił z kolei w swoich twardych zasadach do źró -

deł i ducha surowych praw judaizmu, odrzucając jednak judaizm we współczesnej

sobie formie.

868 Islam zarzuca chrześcijaństwu fałsz. Zarzut fałszu nie dotyczy jednak samych

nauk Jezusa, co ich późniejszych interpretacji dokonywanych przez tworzącą się tra -

dycję chrześcijańską i powstały w oparciu o nią Kościół chrześcijański. Największy

problem dla islamu stanowi uznanie przez chrześcijaństwo proroka Jezusa za Boga/

Syna i wynikające z tego wprowadzenie pojęcia Trójcy Świętej. Dla islamu funda -

mentem jest wiara w jednego jedynego, najwyższego Boga, którego islam nazywa

Allah, który jak twierdzi Koran, „jest nazbyt wyniosły, by mieć syna”. Islam widzi

w
 

uznawaniu Jezusa za Boga najcięższą obrazę samego Boga. Kwestionowana jest

również śmierć proroka Jezusa na krzyżu oraz jego zmartwychwstanie.

869
 

Islam zarzuca chrześcijaństwu wypaczenie sensu Boskiego przekazu poprzez nie-

dochowanie wierności tekstom mającym zawierać prawdy objawiane prorokom

przez Boga. Podnoszony jest zarzut korzystania przy tworzeniu pism chrześcijań -

328328



skich z tekstów będących wynikiem kolejnych nieudolnych tłumaczeń (aramejski/

hebrajski/ greka), a następnie tworzenia kanonu chrześcijańskich „pism świętych”

w
 

sposób wyselekcjonowany, często wręcz świadomie fałszujący lub pomijający nie -

które źródła, mający służyć budowaniu boskości Jezusa, a nie przekazaniu faktycznej

prawdy objawionej przez Boga. 

870
 

Islam twierdzi również, że Kościół chrześcijański podstawowe zasady swojej wia-

ry, jak: pojęcie „grzechu pierworodnego”, kary i odkupienia, boskość Jezusa, istnie -

nie Ducha Świętego i Trójcy Świętej oparł nie tyle o prawdziwe nauczanie Jezusa

i
 

hebrajskie „pisma święte”, co o wizję chrześcijaństwa propagowaną przez Pawła

z
 

Tarsu (św. Paweł), a następnie kolejne, silne, politeistyczne wpływy greckie.

871 Problem stanowi tu fakt, że Paweł z Tarsu nie tylko w ogóle nie znał Jezusa, ale

nigdy w życiu go też nawet nie spotkał, a cała jego wiedza o Jezusie pochodziła jedy -

nie od osób trzecich, z ustnych przekazów krążących po śmierci proroka. Nie posia -

dając żadnej faktycznej wiedzy na temat Jezusa i jego nauk, Paweł, zakładając liczne

pierwsze wspólnoty/ kościoły chrześcijańskie w miastach politeistycznej Grecji, prze -

kazywał pierwszym chrześcijanom nie tyle prawdę, co jedynie swoje autorskie wy -

obrażenie Jezusa i jego nauk, w tym wyobrażenie idei „zmartwychwstania” Jezusa .

Nauczanie Pawła z Tarsu silnie następnie przełożyło się na treści powstających w ko -

lejnych dziesięcioleciach tekstów chrześcijańskich – Ewangelii, wchodzących później

do kanonów pism „świętych” różnych Kościołów chrześcijańskich, w tym również

po 300 latach do oficjalnego kanonu chrześcijańskiego Kościoła katolickiego. (A uto-

rzy dwóch uznawanych obecnie w chrześcijaństwie Ewangelii:  Marek i Łukasz, to -

warzyszyli Pawłowi podczas jego wypraw misyjnych).

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: OPISY RELIGII. CHRZEŚCIJAŃSTWO. AKAPITY: 534–537]

872 Islam od samych początków negatywnie oceniał podział chrześcijaństwa na wiele

Kościołów, sekt i zwalczających się ugrupowań (np. w IV w. istniało ok. 80 różnych

Kościołów i sekt chrześcijańskich), przeciwny był praktykowaniu kultów świętych,

kultów obrazów i grobów, kosztownemu utrzymywaniu zawodowego duchowień -

stwa czy spożywaniu nieczystych pokarmów, jak wieprzowina i alkohol. Duży

i
 

oczywisty problem stanowi ciągle dla islamu nieuznawanie przez chrześcijan Ma -

hometa za proroka – wysłannika Boga. Najważniejsze „pismo święte” chrześcijań -

stwa – Biblia, oceniana jest przez myślicieli islamu albo jako całkowicie niewiarygod -

na (Ibn Hazm, 994–1064), albo jako wiarygodna jedynie we fragmentach (np. Al-Ju -

329329



wayni, 1028–1085), albo wiarygodna w całości, ale wymagająca właściwej interpreta -

cji (np. Al-Ghazali, 1058–1111).

873 Stosunek islamu do chrześcijaństwa i chrześcijan nie jest jednoznaczny. O ile

w
 

starszych chronologicznie surach Koranu można znaleźć nakaz traktowania chrze -

ścijan (jak i żydów) ze zrozumieniem, jako braci Księgi, o tyle jednak później stosu -

nek ten zmienia się na gorsze. Dlatego także późniejsze hadisy ( opowieści przytacza-

jące wypowiedzi lub czyny Mahometa) nie są jednoznaczne w zalecaniu stosunku do

chrześcijan. Część hadis
 

postrzega chrześcijaństwo jako religię o wspólnych z isla -

mem podstawach wiary w jedynego Boga i każe traktować tych chrześcijan, którzy

nigdy nie walczyli przeciwko islamowi, jako podlegającą ochronie mniejszość religij -

ną, inne hadisy z kolei zalecają negatywny stosunek do wszystkich chrześcijan. To

sprawiało, że w praktyce muzułmanie zawsze traktowali chrześcijaństwo i jego wy -

znawców jako należących do niższej kategorii. 

874 O ile chrześcijaństwo opiera się na tradycji rozwijanej przede wszystkim dopiero

po śmierci Jezusa Chrystusa i nie można powiedzieć, że to Jezus stworzył chrześci -

jaństwo, a dopiero ci, którzy jego nauki głosili, o tyle islam był tworzony przez Ma -

hometa od początku z jasną wizją i konsekwencją. Otrzymywane przez Mahometa –

jak sam twierdził – Boskie przekazy, już za jego życia umożliwiły mu zdobycie wła -

dzy i rozpoczęcie realizacji przesłania swoich objawień, czyli jednoczenia współcze -

snego sobie świata, wprowadzając silną ręką jednolity ład moralny i prawny. Muzuł -

manie czyny Mahometa widzą w kategoriach Boskich – jego wizja i konsekwencja

zarówno w przekazie (Koran), jak i działaniu wynikała w pełni z woli Boga, Allacha.

875 Islam, w momencie swojego powstawania (w VII w.), przez dominujący ówcze -

śnie bizantyjski świat chrześcijański nie był postrzegany jako wróg w ujęciu religij -

nym (przez część Kościołów chrześcijańskich islam był traktowany nawet jako sekta

czy odłam chrześcijaństwa), ale przede wszystkim jako wróg dosłowny. Jednoczone

bowiem islamem plemiona arabskie atakowały i zdobywały tereny podległe Bizan -

cjum – Syrię, Jerozolimę, Antiochię, Aleksandrię oraz również samą stolicę Bizan -

cjum – Konstantynopol (dzisiejszy Stambuł, Turcja). Muzułmanie przejmowali stop -

niowo kolejne terytoria, oferując jednak podbijanym narodom niższy od bizantyj -

skiego ucisk fiskalny oraz wyższą niż Bizancjum tolerancję religijną, szczególnie wo -

bec mniejszościowych Kościołów chrześcijańskich, w tym nestorian i jakobitów.

W
 

ciągu pierwszych kilkudziesięciu lat plemiona muzułmańskie jednoczone pod

330330



władzą kolejnych islamskich kalifów zdobywały nowe tereny, na których wcześniej

dominowały wpływy chrześcijańskie – całą Afrykę północną, a później również tere -

ny dzisiejszej Hiszpanii. W połowie IX w. muzułmanie zdobyli również i splądrowali

Rzym, dochodząc do Alp.

876 Początkowo więc to nie religia, a polityka i ekonomia kazały przeciwko sobie

walczyć. Z biegiem czasu jednak islam zaczął się radykalizować, a powstałe wskutek

rozłamu stronnictwa: szyici i sunnici, poprzez usztywnianie swoich stanowisk reli -

gijnych w IX w. spowodowały wzrost wrogości zarówno do siebie nawzajem, jak

i
 

do innych religii.
 

877 Na terenie Półwyspu Iberyjskiego (Hiszpania) zwłaszcza od XI w. trwały walki

(rekonkwista) o odzyskanie władzy z rąk Arabów rządzących w podzielonych

i zwalczających się nawzajem emiratach. W połowie XI w. papieże: Aleksander II

(1061–1073), a następnie Grzegorz VII (1073–1085), nadali walce z „niewiernymi”

muzułmanami znaczenie szczególne, odpuszczając „grzechy” wszystkim, którzy

będą walczyć w obronie wiary chrześcijańskiej oraz nadając ziemie zdobyte w walce

dla papiestwa rycerzom w lenno. Od tego czasu rekonkwista zaczęła przybierać zna -

czenie szersze, przyciągając wielonarodowe rycerstwo, dając niebawem początek

chrześcijańskim religijnym krucjatom – wyprawom krzyżowym. Wyprawy te, pro -

wadzone przeciwko muzułmanom i nakierowane głównie na odzyskanie z ich rąk

Jerozolimy, odbywały się wielokrotnie przez prawie 200 lat (1096–1270), przynosząc

ostatecznie wiele bezpośrednich korzyści Europie i papiestwu rzymskiemu. Osłabiły

jednak nie tylko potęgę władców islamskich, co przede wszystkim wschodnie Cesar -

stwo Bizantyjskie, pogarszając dodatkowo stosunki zachodnich katolików z wy -

znawcami chrześcijańskiego prawosławia. Spowodowały również znaczny wzrost

niechęci i wrogości narodów katolickiej Europy do pogan i wszystkich innowierców,

w tym oczywiście muzułmanów. Dokonujący się od XIII w. rozwój islamskiego im -

perium otomańskiego (dzisiejsza Turcja) i następujące do końca XVII w. podbijanie

przez nie chrześcijańskich terytoriów Europy południowo-wschodniej, poprzedzone

zdobyciem w połowie XV w. bizantyjskiego Konstantynopola, powodował dalsze

odbieranie islamu wśród europejskich chrześcijan jako religię wrogą i obcą.

878
 

Od XIX/XX w. stosunek chrześcijaństwa do islamu ulegał stopniowej zmianie

wskutek m.in. postępującej kolonizacji państw islamskich przez chrześcijańskie kraje

europejskie. Zaczęło pojawiać się więcej rzetelnych opisów islamu umożliwiających

331331



szerszy jego odbiór przez Europejczyków. Odbywający się w latach 1962–1965 Sobór

Watykański II Kościoła rzymskokatolickiego, położył podwaliny pod rozwój dialogu

chrześcijańsko-islamskiego, deklarując i wzywając wszystkich chrześcijan do szacun -

ku dla muzułmanów jako wierzących w jedynego wszechmogącego Boga, oddają -

cych szacunek Jezusowi jako prorokowi oraz jego matce Maryi, oraz oczekujących

tak samo, jak chrześcijanie na nadejście  „dnia sądu, w którym Bóg będzie wymierzał

sprawiedliwość wszystkim ludziom wskrzeszonym z martwych”. Papież Jan Paweł

II (1978–2005) odbywał wiele spotkań z muzułmanami, zdobył się również na gest

ucałowania Koranu oraz jako pierwszy w historii rzymskokatolicki papież wszedł do

muzułmańskiego meczetu.

879
 Chrześcijaństwo nigdy nie było w stanie wiele zarzucić islamowi. Islam, w sto -

sunku do chrześcijaństwa, jest religią bardzo prostą i nigdy nie generował tylu trud -

nych pytań od swoich wiernych. Islam przyciąga wielu swoją prostotą i jasnymi,

choć surowymi zasadami. Chrześcijaństwo w przeszłości traktowało islam przede

wszystkim jako herezję, przedstawiając go jako wrogą religię, która rozprzestrzeniła

się przemocą, gwałtem i dzięki obietnicom rozwiązłej wolności seksualnej. Najważ -

niejszego dla islamu proroka Mahometa przedstawiano w sposób zdecydowanie ne -

gatywny, jako uzurpatora, człowieka złego, ogarniętego żądzą władzy.

TERAŹNIEJSZOŚĆ

880 Podstawowym dzisiaj problemem na styku chrześcijaństwa i islamu czy szerzej:

na styku powstałej na gruncie chrześcijaństwa cywilizacji Zachodu i islamu, jest nie -

jednorodność islamu. Osobom patrzącym na islam z daleka wydaje się, że jest on

spójny. Nic jednak bardziej mylnego. Islam jest mocno podzielony – już chwilę po

śmierci Mahometa nastąpił silny jego rozłam wynikający ze sporów o przejęcie przy -

wództwa (sunnici, szyici), a z biegiem czasu pojawiły się dalsze podziały. Dzisiaj

różne szkoły i sekty islamu odmiennie, czasem wręcz w sposób sprzeczny postrzega-

ją niektóre jego zasady; brak jest także scentralizowanej władzy religijnej. To powo -

duje, że islam i jego nakazy są różnie interpretowane w poszczególnych krajach

i
 

społecznościach islamskich.

881 Współcześnie można islam podzielić na dwa główne nurty: tradycjonalistów

i
 

modernistów. Tradycjonaliści nie są zainteresowani wprowadzaniem w islamie ja -

kichkolwiek zmian. Z tradycjonalistów wywodzą się fundamentaliści, całkowicie za -

332332



mknięci na jakiekolwiek wpływy zewnętrzne, a następnie ekstremiści, którzy zdecy -

dowanie już chcą narzucać prawa islamu innym siłą, w tym przez walkę zbrojną

i
 

terroryzm. Z kolei modernistów można podzielić na umiarkowanych, uważających,

że islam może korzystać z osiągnięć cywilizacyjnych Zachodu oraz modernistów

skrajnych, którzy wręcz są za całkowitą europeizacją islamu.

882 Podziały te powodują, że nie da się rozmawiać z islamem jako jednorodnym two-

rem. Rozmawiając z jednym ugrupowaniem, nie uzgodni się niczego, co miałoby zo -

stać zaakceptowane przez inne ugrupowania. Radykalni tradycjonaliści stoją na

przeciwległym biegunie w stosunku do modernistów. To głównie moderniści widzą -

cy islam z ludzką twarzą i bardziej nowocześnie, chcący większego otwarcia na war -

tości Zachodu, są w odczuciu fundamentalistów największym i śmiertelnym wro -

giem islamu, Mahometa i Allacha. Moderniści są traktowani jako odstępcy od islamu

i zdrajcy, a to w prawie koranicznym jest karane śmiercią. 

883 W społecznościach islamskich popularne jest spostrzeżenie, że islam staje się za -

kładnikiem ekstremistów. To głównie oni chcą nie tylko całkowitego odcięcia się isla -

mu od świata zewnętrznego, w tym od zachodnich wartości, kultury i edukacji, ale

dążą do wprowadzenia tam, gdzie byłoby to możliwe, islamskiego państwa wyzna -

niowego opartego na surowych zasadach szariatu.

884 Dlaczego jednak islamscy fundamentaliści/ ekstremiści nie zapytają samych ludzi, czy

chcą szariatu w codziennym życiu? Jeżeli w demokratyczny sposób jakaś grupa ludzi

sama zdecyduje, że chce żyć w społeczności funkcjonującej według praw religijnych, to

dlaczego nie? Należy im się wówczas nawet szacunek za ich wybór odcięcia się od galopu -

jącej cywilizacji konsumpcjonizmu i pieniądza. Istotny jest jednak dobrowolny i świadomy

wybór ludzi, że chcą tak, a nie inaczej ukształtować swoje życie – jedyne i niepowtarzalne

istnienie, które otrzymali od Stwórcy. Dlaczego jednak fundamentalni ekstremiści islamu

chcą narzucać innym muzułmanom czy komukolwiek coś siłą? 

885
 

Czy Bóg potrzebuje ludzkich pośredników, aby głosili i narzucali innym Jego wolę?

Oczywiście, że nie – jest to czysty absurd i obraza inteligencji Stwórcy. Chodzi więc jedy -

nie o ludzką, pyszną chęć posiadania władzy nad innymi, władzy nieograniczonej, umoco -

wanej w rzekomych Boskich nakazach. Religia jest jedynie wygodnym, bo całkowicie nie -

mym (skoro nadanym już sztywno przez Boga), narzędziem dla przywódców. Niestety za -

wsze tak było. I całkowicie bez znaczenia jest to, czy jest to fundamentalizm islamski,

chrześcijański, hinduski czy buddyjski. Mechanizm zniewolenia był i jest zawsze ten sam.

333333



886 Islam, jak żadna inna religia, zaczyna stanowić coraz większy problem tak dla

dzisiejszego, jak i przede wszystkim dla przyszłego, wspólnego świata człowieka. Is -

lam – jego wyznawcy – uwikłani są w konflikty z wyznawcami trzech największych

obok siebie religii: chrześcijaństwa, hinduizmu i buddyzmu oraz ogromnej liczby

mniejszych religii. Wynika to nie tylko z faktu posiadania przez islam geograficz -

nych punktów styku z każdą z tych religii, ale przede wszystkim problem leży w sa -

mej naturze islamu, w samym jego jądrze. 

887
 

Islam jest bowiem nie tylko bardzo zachowawczy, ale przy tym wrogi w stosun -

ku do niemuzułmanów i wojowniczy, co wynika bezpośrednio z zaleceń Koranu. To

w Koranie – „świętej” księdze islamu – nakazywana jest walka z niewiernymi

w obronie „świętej” wiary islamu, choć w różnych miejscach Koran z różną mocą na -

kazuje tę walkę. Islam pozwala co prawda na jego pokojowe współistnienie z innymi

religiami, zawsze jednak podkreślana jest wyższość islamu nad innymi tak religiami,

jak ich wyznawcami. Koran wzywa do zamknięcia się na innych, niebędących mu -

zułmanami i do nieufania innym, „obcym”. 

888 To z tego powodu  misjonarze chrześcijańscy próbujący gdzieniegdzie

„nawracać” muzułmanów na chrześcijaństwo, rozbijają się o całkowity mur ich nie -

chęci. Wszystkie misje, choć czynią dużo dobra dla lokalnych społeczności, ponoszą

kompletną klęskę na polu religijnym. I z tego to też powodu  tradycyjne społeczności

islamskie przebywające poza krajami muzułmańskimi, na terenie dla siebie „wro -

gim” – terenie innowierców – są społecznościami hermetycznymi, zdecydowanie

bardziej niż inne zamkniętymi na otoczenie, w tym na tradycję, kulturę i wartości

swoich gospodarzy. Dotyczy to w ten sam sposób Europy, Ameryki, Australii, Indii

czy krajów i społeczeństw wyznających buddyzm. 

889  Koran, Sura Al-Imran, Rodzina Imrana, 3:118    [BIBLIOGRAFIA 2]

O wy, którzy wierzycie!

Nie bierzcie sobie bliskich przyjaciół spoza waszego grona;

tacy nie omieszkaliby wam szkodzić; 

chcieliby, abyście się znaleźli w utrapieniu.

Zawiść zionie z ich ust, a to, co kryją ich piersi, jest jeszcze gorsze.

890
 

Islam przez samych muzułmanów nazywany jest religią pokoju. Tak, tylko że po -

kój jest nakazywany wyłącznie dla samych narodów wyznawców Allacha, a pokój

dla świata tylko wtedy, kiedy cały świat będzie już islamski. M uzułmanie są przez

334334



Boga, ustami Mahometa wywyższeni ponad inne narody świata i umocowani przez

Boga do tego, aby narzucać innym nakazy islamu:

891 Koran, Sura
 

Al-Imran,
 
Rodzina Imrana, 3:110

   
[BIBLIOGRAFIA 2]

Wy jesteście najlepszym narodem, jaki został utworzony dla ludzi:

wy nakazujecie to, co jest uznane, a zakazujecie tego, co jest naganne;

i wierzycie w Boga.

892 Samo to, że krytyka wszystkich religii ludzi „niewiernych” (w tym judaizmu

i
 

chrześcijaństwa), dokonywana jest ustami najważniejszej w islamie postaci – proro -

ka Mahometa i ujęta jest w Koranie (muzułmanie wierzą, że słowa Mahometa zostały

mu przekazane przez Boga), determinuje już na zawsze stosunek tradycyjnych i fun -

damentalnych muzułmanów do wyznawców wszystkich innych niż islam religii

świata oraz do niewierzących i ateistów. Ci muzułmanie, którzy interpretują Koran

w sposób pokojowy, a takich jest zdecydowana większość, stanowią społeczeństwa

niedążące do konfrontacji, żyjące i pracujące uczciwie, według prostych i jasnych za -

sad. Ci jednak, którzy chcą Koran interpretować sztywno i dosłownie, i dążyć do

„świętej” wojny przeciwko niewiernym, widząc w  nich wrogów islamu i wrogów

Allacha, mają do tego pełną legitymizację religijną – „legitymizację swojego Boga”,

i będą ją w przyszłości zawsze niestety mieć.

893          Koran, Sura Al-Anfal, Łupy, 8:39    [BIBLIOGRAFIA 2]

Zwalczajcie ich, aż nie będzie już buntu

i religia w całości będzie należeć do Boga.

Koran, Sura Al-Anfal, Łupy, 8:67

Nie jest odpowiednie dla Proroka, aby brał jeńców,

dopóki on nie dokona całkowitego podboju ziemi.

Koran, Sura Al-Tauba, Skrucha, 9:73

O Proroku!

Walcz przeciwko niewiernym i przeciwko obłudnikom i bądź dla nich surowy!

Ich miejscem schronienia będzie Gehenna. Jakże nieszczęsne to miejsce przybycia!

894
 

Jest to bardzo poważną sprawą, bowiem Koran wzywa do zabijania niewier -

nych, czyli, powiedzmy to raz jeszcze – wszystkich, którzy nie są muzułmanami !,

choć w niektórych miejscach mówi „łagodnie” jedynie o zabijaniu w obronie religii!

Interpretacja Koranu przez część muzułmanów nakazuje im jednak „świętą” wojnę

335335



przeciwko niewiernym w zamian za Boską nagrodę wiecznego szczęśliwego życia

po śmierci fizycznej, w rajskich ogrodach Edenu. Islam ma być miłosierny i sprawie -

dliwy jedynie dla tych, którzy nawrócą się na „jedynie słuszną religię islamu”, dla

całej reszty islam ma być surowy i bezwzględny lub w braku możliwości bycia bez -

względnym, może tolerować innych, ale jedynie jako ludzi podrzędnej kategorii.

895 Przy takim podejściu islamu (choćby w rozumieniu samych fundamentalistów –

mających jednak zasobnych sponsorów wydobywających ropę) do całej „niewiernej”

reszty świata, czyli do 77% ludności świata, nie może być żadnej nadziei nie tylko na

brak wojen i zabijania „w imię Boga”, ale nadziei na jakąkolwiek zgodę, tak w skali

mikro, jak i makro. Problem nie pojawia się wtedy, kiedy pokolenia zwykłych ludzi:

muzułmanów, chrześcijan czy hindusów żyją obok siebie w zgodzie i tolerancji, bę -

dąc takimi samymi ludźmi jednego gatunku stworzonego przez wspólnego Stwórcę,

mając rodziny, dzieci i te same ludzkie radości i troski. Problem niejako „znienacka”

jest w stanie pojawić się wtedy, kiedy ktoś żądny większej władzy i wpływów stara

się nagle poróżnić te społeczności, wykorzystując do tego różnice religii. Niestety is -

lam, jak żadna inna religia świata (wciąż) doskonale nadaje się do jątrzenia i dziele -

nia ludzi.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: ŻĄDZA WŁADZY I ANTAGONIZOWANIE LUDZI: 1060–1065]

896 Chrześcijaństwo i islam w formach nadanych im przez pisma „święte” i religijną

tradycję nie mogą, i w dłuższej perspektywie nigdy nie będą mogły pokojowo

współistnieć obok siebie. Tradycyjni chrześcijanie, zgodnie ze swoimi pismami

„świętymi” chcą nieść całemu „pogańskiemu” (czyli z chrześcijańskiego założenia,

gorszemu) światu „nowinę Chrystusa”, chcąc tym samym narzucać wszystkim swój

światopogląd i swoje wartości jako „zdecydowanie lepsze” (skoro nadane przez ich

dumne chrześcijańskie wyobrażenie Boga). Muzułmanie z kolei mają od zawsze

wpajane, że powinni bronić swojej religii przed „obłudnikami” i „niewiernymi” i dą -

żyć do zdobycia całego świata dla islamu i jego wartości (jako również „zdecydowa -

nie lepszych”, skoro nadanych przez ich dumne islamskie wyobrażenie Boga), i to

powinno być najważniejszym – i tak naprawdę jedynym – celem ich życia.

897 Warto w tym miejscu również zapamiętać, że muzułmanie, dzięki umocowaniu

w t w. doktrynie „Al-Taqiyya” wynikającej wprost z interpretacji Koranu (3:28,

16:106), mają prawo „jak kameleon” wyrzekać się pozornie Boga i wiary wtedy, kie -

dy ich wiara może powodować, że znajdą się w niebezpieczeństwie lub jeśli zagrożo -

336336



na jest ich rodzina czy majątek. Muzułmanie mogą wprowadzać w błąd przeciwnika,

również po to, aby odnieść sukces dla swojej religii. Podstawowym warunkiem tych

działań jest jednak utrzymanie Boga w sercu.

898 Koran, Sura
 

Al-Imran,
 
Rodzina Imrana, 3:28

   
[BIBLIOGRAFIA 2]

Niech wierzący nie biorą sobie za przyjaciół niewiernych, z pominięciem wiernych!

A kto tak uczyni, ten nie ma nic wspólnego z Bogiem,

chyba że obawiacie się z ich strony jakiegoś niebezpieczeństwa.

Koran, Sura
 
An-Nahl, Pszczoły, 16:106

Ten, kto nie wierzy w Boga, choć przedtem w Niego wierzył

–
 

z wyjątkiem tego, kto został zmuszony,

lecz serce jego jest spokojne w wierze –

ten, kto otworzył swą pierś na niewiarę

– nad nimi wszystkimi będzie gniew Boga

i spotka ich kara ogromna!

899 Kończąc, powtórzmy jeszcze raz [658] – by muzułmanie mogli to dobrze usłyszeć

i zrozumieć – ponieważ jest to niezwykle istotne dla całego wspólnego świata człowieka:

To, co Bóg przekazał kiedyś Mahometowi, odpowiadało temu, co ludzie 1  400 lat temu byli

w stanie zrozumieć. To, co Bóg przekazuje dzisiaj nam wszystkim to to, aby się mądrze na

współczesny świat i jego wyzwania otworzyć, tak jak jest w stanie otworzyć się współ-

czesny myślący człowiek . Nie musi to być cywilizacja i wartości Zachodu, Wschodu

itd. Muszą to być jedynie wartości bliskie po prostu człowiekowi: wolność osobista, w tym

prawo do posiadania i wyrażania swojego zdania, rodzina, bezpieczeństwo, współpraca,

odczuwana indywidualnie i zbiorowo radość istnienia otrzymanego od Boga oraz dążenie

do realizacji swoich pragnień, nie krzywdząc przy tym innych. Koran jest wielki, jeżeli

chcecie tak uważać, Bóg jednak, Allach, stojący znacznie WYŻEJ NIŻ KORAN, nie

powiedział jeszcze człowiekowi swojego ostatniego słowa . Kto to rozumie, jest

najbliżej Boga. Kto tego nie chce zrozumieć, grzeszy ludzką pychą i naiwnością. I niestety

sam stawia się też równocześnie na przegranej pozycji wroga człowieka, wroga wspólnego

świata oraz wroga wspólnego Boga.

IMIGRANCI MUZUŁMAŃSCY

900 Jeżeli – zgodnie z europejskim duchem współpracy, równości i wolności – islam

będzie nadal wprowadzany do wyrosłej na gruncie chrześcijaństwa Europy pokojo -

337337



wo, wraz z migrującymi jednostkami, tak jak byli do Europy kiedyś wprowadzani

Żydzi, to prędzej czy później, podobnie jak Żydzi, muzułmanie staną się ofiarami sil -

nych ataków i postrzegani będą jako przyczyna pogorszenia warunków życia Euro -

pejczyków. Winni, tak jak w przypadku wcześniej Żydów, nie będą jednak tyle sami

muzułmanie jako jednostki ludzkie, a systemowo winna będzie przede wszystkim

ich religia – islam – czyniąca z tradycyjnych muzułmanów społeczności programowo

zamknięte na inne wpływy i
 
zdecydowanie niechcące się asymilować z kulturą i tra -

dycją nowych ojczyzn. Już nie z religią chrześcijańską, ale teraz już z kulturą i warto -

ściami Zachodu.

901 Podobnie jak kiedyś społeczności żydowskich, celem tradycyjnych muzułmanów

nie jest asymilacja z innymi narodami krajów zasiedlanych, ale wyłącznie „przecze -

kanie” i oczywiście wcześniejsza, tam gdzie się da, poprawa swojego stanu posiada -

nia materialnego. Tę chęć „przeczekania” należy rozumieć jako często nawet pasyw -

ne zachowywanie swojej odrębności do czasu, aż pojawią się możliwości, aby dać tej

odrębności rozkwitnąć i zamanifestować ją w pełnej krasie. Odrębność ta jednak

w swojej fundamentalistycznej, mogącej się w każdej chwili odrodzić formie, „jeń -

ców nigdy brać nie będzie”.

902 Jeżeli będzie taka konieczność, tradycyjny i fundamentalny islam w Europie czy

również w każdym innym miejscu świata może pozostać przez wiele lat/ dekad

w pozornym odwrocie i zaniku. W pewnym jednak „dogodnym dla siebie momen -

cie” rozbudzi się i zacznie domagać się pełnych dla siebie (swoich społeczności)

praw, co będzie w systemie demokracji całkowicie zrozumiałe. Następnie jednak

krok po kroku islam pochłonie kraj swojego gospodarza, przede wszystkim jako reli -

gia wyznawana przez społeczności znacznie bardziej płodne, niż społeczeństwa go -

spodarzy. Demokracja Zachodu mówi jasno – rządzi ten, kto wygrywa wybory.

W sposób całkowicie więc demokratyczny Europa może w ciągu nawet 2–3 pokoleń

zostać pozbawiona swoich wspaniałych wartości wolnościowych, o które walczyła

przez wieki, które zostaną zastąpione zgodnie z prawem, archaicznymi i silnie

wstecznymi religijnymi zabobonami ideologii islamu. Dzisiejsze społeczeństwa Za -

chodu żyją od kilkudziesięciu lat pod kloszem dobrobytu egzystencjalnego, który

mocno ograniczył im trzeźwy odbiór i osąd świata, dając fałszywe poczucie trwałości

stanu prosperity i bezpieczeństwa.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: PROBLEM NISKIEJ DZIETNOŚCI EUROPEJCZYKÓW, A „PROBLEM ISLAMU”. AKAPITY : 990–1001]

338338



903
 

Tradycyjni muzułmanie, pomimo swoich europejskich paszportów, pomimo doskonałej

znajomości języka, pomimo wielu na pierwszy rzut oka przyjaciół niemuzułmanów, za -

wsze w głębi siebie pozostaną zamknięci i nieufni wobec wszystkich niemuzułmanów, czy -

li „niewiernych”, jako w najlepszym razie „nie swoich” i tym samym „obcych”, „gor -

szych”. I mimo, że chciałoby się ponownie rzec, że to nie tyle sami ludzie są temu winni,

co przede wszystkim „system” – ideologia/ religia, którą wyznają, to jednak ostatecznie

nikt inny, jak właśnie sami ci ludzie  pozwalają się opętać tej ideologii, temu systemowi.

Sami ci ludzie zaczynając wyznawać islam, przyjmują równocześnie wiarę w ideologię

programowo wrogą w stosunku do całego świata pozaislamskiego – do obecnie prawie 6

miliardów ludzi. Przyjmują wiarę w ideologię nienawistną w stosunku do człowieka

i człowieczeństwa otrzymanego od Stwórcy. (Analogicznie jak w przypadku nazizmu i ko -

munizmu, to nie tylko sama wroga ideologia ponosi winę za szerzenie nienawiści do świa -

ta zewnętrznego, ale winę ponoszą ludzie, którzy trwają w wierze w dany system/ ideolo -

gię, propagując i popularyzując go/ ją bez głębszej ludzkiej refleksji).

Muzułmanie sami pozwalają się opętać ideologii, dla której nie powinno być już dłu -

żej: ani przyzwolenia, ani miejsca w dzisiejszym i przyszłym, wspólnym dla wszystkich

narodów – cywilizowanym – świecie. I to przede wszystkim sami muzułmanie powinni

zrzucić z siebie chomąto islamskiego, wąskiego i ograniczonego postrzegania świata na -

rzucone im kiedyś przez Mahometa. Powinni wyzwolić się z istnienia w religijno-ideolo -

gicznej kapsule zniewolenia, nadającej im głęboko negatywne ogólnoświatowe piętno wro -

ga człowieka i wroga wspólnego świata – tak, jak to uczyniły niedawno/ nadal czynią spo -

łeczeństwa Zachodu, wyzwalając się z pęt chrześcijaństwa. 

By dokonać samooczyszczenia, każdy muzułmanin powinien odważnie użyć intelektu

indywidualnie otrzymanego od Boga i samemu – w głębi swojego ludzkiego sumienia –

dokładnie przeanalizować, w co faktycznie karze mu wierzyć Mahomet oraz religijna tra -

dycja.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: RELIGIJNE INFEKOWANIE DZIECI: 701]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: III.4. SYSTEMOWY BŁĄD JUDAIZMU, CHRZEŚCIJAŃSTWA I ISLAMU: 789–865]

904 Tak Europejczycy, jak i inne narody chcące przyjmować „świeżą krew” – tak imi -

grantów ekonomicznych, jak i uchodźców czy azylantów – powinni przede wszyst -

kim zwracać uwagę na chęć ASYMILACJI przybyszów z ich nowymi ojczyznami.

Imigracja bez chęci asymilacji z wartościami gospodarza powinna być wyraźnie

postrzegana jako potencjalna chęć wrogiego przejęcia gospodarza . Tak jak to ma

miejsce w ekonomii – wrogie przejęcie firmy. Nie otwarta wojna, nie działania zbroj -

ne, ale współczesna „piąta kolumna” i koń trojański w jednym. Dotyczy to każdej re -

ligii i każdej kultury zamkniętej, zachowawczej i niechętnej wobec innych.

339339



905 To przede wszystkim społeczeństwa, do których krajów pukają imigranci, powin-

ny być chronione przez swoje rządy. To one są gospodarzami we własnych domach,

a nie przybysze niemający zamiaru asymilować się z gospodarzami. Należy głośno

i
 

stanowczo mówić: Chętnie cię przyjmiemy, damy ci bezpieczeństwo, wolność, przyjaźń,

radość z naszego odbioru świata, ale wyłącznie wtedy, kiedy będziesz chciał być dla nas przy -

jacielem. Dla nas i dla naszych dzieci i wnuków. Wyłącznie wtedy. Bądź uczciwy tak, jak my

jesteśmy uczciwi dla ciebie. Ponieważ to ty jesteś jednak u nas, a nie my u ciebie, musisz być

uczciwy tak, jak my pojmujemy uczciwość. Jeżeli nie chcesz być uczciwy, to nie chcemy cię

w
 

naszym domu. Żegnaj!

906 Jeżeli imigranci nie mają chęci asymilacji z nowym domem – czy jest to kraj Euro -

py, Ameryki, Azji, Afryki czy Australii – bez względu na to, skąd pochodzą i jaką

wyznają religię, niech lepiej pozostaną w swoich dotychczasowych domach lub,

w przypadku uchodźstwa wojennego, starają się do swoich ojczyzn jak najszybciej

powrócić, pracując dla swoich krajów u siebie. 

__________

907 Filozofii i religii Ra’i nie powstrzymują żadne geograficzne granice. Przyjmij je u sie -

bie i ciesz się tym co masz, starając się równocześnie zmieniać swój stary dom na lepszy,

ale pozostając na ziemi twoich przodków – na twojej ziemi. Nie szukaj szczęścia w blich -

trze kolorowych reklam i okładek zachodnich czasopism. Bez ciężkiej i systematycznej pra -

cy nigdzie nie osiągniesz sukcesu, chyba że jesteś leniwym darmozjadem i sukcesem dla

ciebie jest żyć całe życie z zasiłków socjalnych – wtedy faktycznie nie musisz się starać

i możesz jakoś żyć z ochłapów, które inni dadzą tobie i twoim dzieciom, a może i wnukom.

908 Walcz o prawo do lepszego życia dla siebie i swojej rodziny, dzieci i wnuków w swoim

dotychczasowym domu. Jeżeli nie będziesz chciał walczyć, to kto zmieni twój kraj na lep -

sze? Walcz o demokrację i o rozwój swojego kraju. Nie pozwalaj innym kraść, tylko dlate -

go że rządzą. Kontroluj ich. Walcz z korupcją. Walcz o prawo do edukacji dla wszystkich.

Pomagaj najbiedniejszym. Chciej zmian na lepsze i organizuj się po to, aby mieć wspania -

łe życie u siebie, w swoim domu, a nie w domu innych. Jeżeli poczujesz się radosny u sie -

bie, nie będzie już żadnego powodu, abyś chciał zamieniać swoje szczęśliwe życie na nie -

pewne i
 

nieszczęśliwe życie emigranta w pierwszym, drugim, a często i w kolejnych poko -

leniach.

340340



909
 

Kościół Radości ISTNIENIA mówi: Każdy człowiek ma prawo do czerpania pełni

naturalnej radości z danego mu życia, pod warunkiem niewyrządzania krzywdy

innym. Dotyczy to wszystkich – zarówno społeczeństw dających pracę i dom

imigrantom, jak i samych imigrantów, jako tych, którzy nie powinni

bezrefleksyjnie i nadmiernie narzucać innym swojej krzywdy, 

frustracji emigranta.

910 Najważniejszym zadaniem i celem Kościoła Radości ISTNIENIA jest pomoc innym.

Pomoc nie tylko filozoficzna i religijna, ale pomoc wymierna – tak charytatywna po -

trzebującym, jak i pomoc ekonomiczna naszym członkom i również całym potrzebu -

jącym pomocy społeczeństwom, poprzez tworzenie mechanizmów umożliwiających

wspólne zarabianie i dzielenie się zyskami. 

911 Kościół Radości ISTNIENIA jest zdecydowanym zwolennikiem brania swojego życia

w swoje ręce i znajdowania szczęścia i radości w swoim życiu i swoim otoczeniu –

i przede wszystkim w swoim miejscu na ziemi  – w którym każdy z nas się urodził,

tak jak wcześniej urodzili się tam jego przodkowie, i powinien chcieć, aby to tam ro -

dziły się również jego dzieci i wnuki. 

912 Istotna jest także potrzeba lepszej pamięci społeczeństw krajów kolonialnych, że

ich dzisiejszy dobrobyt ma również źródło w długiej, rabunkowej eksploatacji swo -

ich kolonii. Europa winna czynić zdecydowanie więcej dla wyrównywania szans

krajów, np. Afryki, niż czyni obecnie.

341341





Y

KOŚCIÓŁ RADOŚCI
ISTNIENIA

Część IV

KOŚCIÓŁ RADOŚCI
ISTNIENIA

NAUCZANIE SPOŁECZNE



Y



IV.1. Pojęcia i sprawy trudne.

MAŁŻEŃSTWO

913 Zawarcie małżeństwa to przede wszystkim akt symboliczny, rodzaj rytuału,

w
 

wyniku którego związkowi dwóch kochających się osób zostaje nadana szczególna

moc. Moc ta wynika głównie z dawanego sobie przez zawierających małżeństwo

uroczystego przyrzeczenia, że od tej chwili chcą świadomie iść razem przez życie,

chcą wspólnie budować swoją przyszłość i czerpać z życia wspólnie radość, wspo -

magając się nawzajem również w trudnych sytuacjach. Wyjątkowość dawanej sobie

obietnicy, jeżeli zawierający małżeństwo są osobami wierzącymi, ulega oczywiście

dodatkowo wzmocnieniu, jeżeli małżeństwo zawierane jest nie tylko przed państwo -

wym urzędnikiem, ale i przed Bogiem.

914 W różnych kulturach i religiach świata ceremonia zawarcia małżeństwa ma różny

przebieg, zawsze jednak jest wydarzeniem szczególnym i uroczystym. Oprawa za -

wieranego małżeństwa od zawsze, w każdej społeczności pełniła/ pełni rolę „spo -

łecznej rozrywki”, umożliwiając czasem huczną zabawę całej lokalnej społeczności,

jest więc ważna, ale to nie ona gwarantuje trwałość małżeństwa. Co z tego, że ślub,

wesele i prezenty były wytwornie wystawne i wszyscy doskonale się bawili, jeżeli po

niedługim czasie… małżeństwo się rozpada? Dlatego też, szczególnie dzisiaj, wobec

pojawiającej się w każdej sferze życia powszechnej „bylejakości”, w procesie przygo -

towywania się do małżeństwa, powinno poświęcać się znacznie więcej energii i cza -

su na sferę mentalnego i psychologicznego przygotowania się do wejścia w związek

małżeński, niż na przygotowanie samej oprawy związanej z uroczystością zawarcia

małżeństwa. Oprawa ślubu i wesela w  całym procesie zawierania małżeństwa po -

winna stanowić wyłącznie „wisienkę na torcie”, a nie cel sam w sobie.

915 W kulturze zachodniej minęły już czasy, kiedy należało szybko wydać córkę za

mąż, wierząc, że potem jej małżeństwo jakoś się ułoży, a miłość pojawi się sama, bę -

dąc jedynie wynikiem poprawnych relacji pomiędzy małżonkami. Małżeństwa za -

wierane w ten sposób nie są w stanie dziś już gwarantować stabilności rodziny. Mał -

żeństwo jest czymś wyjątkowym, ale wyłącznie wtedy, kiedy jest wynikiem obu -

stronnej wewnętrznej potrzeby usankcjonowania swoich relacji z ukochaną osobą

i
 

połączenia się w tym szczególnym związku. Małżeństwo zawierane bez wyraźnego

345345



odczuwania tej potrzeby oraz również bez świadomości dwóch stron branych na sie -

bie zobowiązań (czyli bez odpowiedniego przygotowania psychologicznego), jest

tworem nie tylko słabym i społecznie niepotrzebnym, ale i wręcz szkodliwym ze

względu na wyższe ryzyko rozwodu i konieczność wychowywania dzieci w rozbitej,

niepełnej rodzinie, co tworzy następnie wysokie koszty społeczne.

916 Niezwykle ważną i ciągle niedocenianą odpowiednio rolę w zachowaniu stabil -

ności małżeństwa pełni dopasowanie partnerów – tak seksualne, jak i charakterolo -

giczne. W całej populacji ludzkiej ma miejsce różnorodność w wielkości potrzeb sek -

sualnych zarówno wśród mężczyzn, jak i wśród kobiet. Do tego jeszcze mężczyzna

jest bardziej aktywny seksualnie niż kobieta. Tak Bóg stworzył świat i nie należy

z tym walczyć. Dla stabilności małżeństwa mąż musi być świadomy potrzeb emocjo -

nalnych i seksualnych swojej żony, a kobieta musi być świadoma potrzeb seksual -

nych i emocjonalnych swojego męża. Bez wzajemnego poznania swoich potrzeb oraz

bez wychodzenia tym potrzebom na przeciw, nie ma mowy o stabilności związku

i szczęśliwym małżeństwie. 

917 Jeżeli chodzi z kolei o dopasowanie charakterów, to jedną z podstawowych

spraw wydaje się dopasowanie zodiakalne/ astrologiczne. Zodiak jest jednym z przy-

kładów zorganizowania świata Boskiego stworzenia w sposób, który możemy obser -

wować, ale nie potrafimy póki co wyjaśnić. Zodiak umożliwia określenie najgłęb -

szych cech osobowych człowieka na podstawie jego daty urodzenia i odpowiedniego

dla tej daty układu ciał niebieskich – planet i gwiazd. Cechy wynikające z zodiaku są

tymi cechami, które leżą w naszych najgłębszych pokładach osobowości, przysłonię -

te cechami dziedziczonymi oraz następnie naszym wychowaniem, więc nie zawsze

stają się dominującymi, jednakże zdecydowanie warto (przynajmniej w zakresie

podstawowego dopasowania znaków zodiaków) korzystać z wiedzy, jaką daje nam

sama natura. Tym bardziej, jeżeli w grę wchodzi stabilność zawieranego małżeństwa

oraz szczęście i radość przyszłej rodziny.

918 Młodzi, kochający się ludzie, powinni mieć możliwość zamieszkania ze sobą

przed ślubem, jako narzeczeństwo, samodzielnie, wyłącznie we dwójkę. Jeżeli mło -

dzi nie poznają siebie bliżej przed ślubem, to po ślubie zwiększa się ryzyko rozwodu,

a to powoduje szereg wspomnianych już kosztów społecznych związanych z rozbi -

ciem rodziny i brakiem możliwości prawidłowego emocjonalnie wychowania dzieci.

Okres wspólnego zamieszkiwania przed podjęciem decyzji o ślubie nie powinien

346346



przekraczać dwóch lat, ale powinien być możliwie długi, aby zapewnić możliwość

wzajemnego im poznania się, tak w codziennym życiu „pod jednym dachem”, jak

i
 

w sprawach wzajemnych potrzeb seksualnych. Podczas zamieszkiwania razem

przez młodych ich rodzice czy osoby starsze z rodziny, które mają odpowiednie do -

świadczenie życiowe, powinni pełnić rolę doradczą, z kolei decyzja o ślubie powinna

być podejmowana (akceptowana) we wspólnym gronie rodzinnym. Współżycie

płciowe w tym okresie powinno być prowadzone z zabezpieczeniem przed możliwo-

ścią niekontrolowanego zajścia w ciążę.

919 Jeżeli podczas tego okresu próby którekolwiek z narzeczonych zauważy, że cechy

drugiej osoby odbiegają od poprzedniego wyobrażenia, jest czas na to, aby albo spró-

bować wzajemnie się dopasować poprzez rzeczową rozmowę (korzystając ze wspar -

cia rodziny) i odpowiedni „plan naprawczy”, albo to narzeczeństwo po prostu ze -

rwać i szukać miłości tam, gdzie będzie większa szansa obu stron na szczęście „do

grobowej deski”. Jeżeli widoczne niedopasowanie pojawia się już na samym począt -

ku związku, nie ma co liczyć na to, że sprawy „jakoś same się ułożą”. Sprawy prawie

na 100% nigdy same się nie ułożą dobrze, a efektem tego będzie cierpienie rodziny

i najpewniej jej rozbicie, rozwód, tragedie dwójki małżonków, tragedie dzieci i wyso-

kie sumarycznie koszty społeczne takiego wadliwego w swoich fundamentach

związku. A patrząc w kategoriach filozofii Ra’i – zamiast radości będzie cierpienie

i smutek. Oczywiste jest, że wówczas, kiedy młode osoby chcą zachować „czystość”

do ślubu, nie muszą współżyć przed ślubem, nie muszą nawet razem przed ślubem

mieszkać pod jednym dachem. Tak jednak oni, jak i ich rodziny, ponoszą wówczas

zwielokrotnioną odpowiedzialność za jakość i trwałość ich małżeństwa.

920 Przed zawarciem małżeństwa powinno mieć miejsce obligatoryjne spotkanie pary

chętnej do zawarcia małżeństwa z psychologiem. Spotkanie takie powinno mieć for -

mę atrakcyjnego szkolenia merytorycznego, przekazującego nowożeńcom wiedzę

z zakresu podstaw psychologii małżeństwa, w tym zróżnicowania oczekiwań mał -

żonków wynikającego z ich zróżnicowania płciowego i charakterologicznego, oraz

sposobów skutecznego rozwiązywania mogących się pojawiać małżeńskich konflik -

tów. Szkolenie to powinno mieć nadaną wysoką rangę, być prowadzone w niewiel -

kich grupach przez psychologa praktyka, powinno być szkoleniem możliwie dwu -

dniowym (np. 2x6 godzin), możliwie wyjazdowym i być płatne przez samych nowo -

żeńców. Na szkoleniu przyszli małżonkowie powinni otrzymać materiały pisemne,

do których będą mogli w razie potrzeby sięgać zawsze. Kościół Radości ISTNIENIA w ten

347347



właśnie sposób będzie przygotowywał do małżeństwa pary, które będą chciały za -

wrzeć ślub w obrzędzie Ra’i .

921 Związek dwojga ludzi w formie ochranianej przez państwo instytucji małżeństwa

musi być traktowany przez wszystkich jako zdecydowanie pożądana, bezpieczna

i
 

całkowicie naturalna ostoja wartości świata człowieka na podstawowym poziomie

społecznym – rodziny. Rządy poszczególnych krajów, a już szczególnie tych, w któ -

rych następuje ujemny przyrost naturalny, dysponując szerokim zakresem narzędzi

kształtowania prawa, powinny kłaść szczególny nacisk na promowanie instytucji

świadomego i trwałego małżeństwa oraz świadomego, radosnego, wspaniałego wie -

lokrotnego macierzyństwa. W przeciwnym razie narody, które nie dostarczą same

sobie przyszłych pokoleń swoich obywateli, niedługo nieuchronnie znikną z po -

wierzchni ziemi. 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: PROBLEM NISKIEJ DZIETNOŚCI EUROPEJCZYKÓW (...). AKAPITY: 1002–1004]

KONKUBINAT CZY MAŁŻEŃSTWO?

922 W konkubinacie pozostają najczęściej osoby traktujące swój związek powierz -

chownie, tymczasowo i niezbyt poważnie, a czasem osoby niedojrzałe emocjonalnie,

leniwe lub wręcz tchórzliwie – obawiające się brania na siebie odpowiedzialności za

swój związek i drugą osobę czy pojawiające się w związku dzieci. Konkubinat wyni -

ka najczęściej z płytkości uczuć oraz wiąże się często niestety również z ogólną byle -

jakością tego, co dana osoba ma do zaoferowania wspólnemu światu, traktując swoje

istnienie w nim – właśnie powierzchownie. Dlatego podstawowe pytanie, które po -

zostając w konkubinacie powinieneś/aś sobie zadać, brzmi: czemu twój konkubinat

właściwie służy? Przeczekaniu, aby jeżeli coś pójdzie „nie tak”, nie trzeba było się

rozwodzić?

923 Pozostawanie w konkubinacie, jeżeli ludzie są przepełnieni wzajemną miłością,

nie ma żadnego sensu. Po co odczuwać radość z fantastycznego życia połowicznie,

skoro można odczuwać ją w pełni? Instytucja małżeństwa „cementowana” wypowie -

dzianym przez małżonków rytualno-symbolicznym „tak”, pełniejszą akceptacją spo -

łeczną, a i dodatkowo wsparta opieką prawną państwa, jest czymś dużo pełniejszym

i lepszym dla człowieka niż powierzchowność konkubinatu.

348348



924 Nie trzeba na swój ślub zapraszać przecież całych rodzin, „wiosek” i „miast”. Ce -

remonia może być skromna i wyłącznie symboliczna, szczególnie wtedy, gdy nie jest

to nasz pierwszy ślub, ale warto powiedzieć sobie uroczyście „tak”. Niech będzie to

„tak” powiedziane choćby wyłącznie przed państwowym urzędnikiem, ale niech bę -

dzie, bo jeżeli naprawdę się kochacie, to zawarte małżeństwo da wam dodatkową

moc przetrwania razem trudnych chwil. Warto oczywiście byłoby powiedzieć „tak”

przed Bogiem i dodać swojemu związkowi Boskiej mocy, ale najważniejsze jest samo

prawne i równocześnie przede wszystkim – wasze mentalne – usankcjonowanie go.

Na pewno, poprzez poczucie pełniejszej przynależności do drugiej osoby, zwiększy

się poziom waszej stabilizacji wewnętrznej i poczucie bezpieczeństwa. A jeżeli doda -

my do tego poczucie pełniejszego i głębszego „osadzenia społecznego” waszego

związku, wasza wspólna radość z odbioru świata stanie się wtedy w wielu wymia -

rach pełniejsza.

POLIGAMIA

925 Ciągle dzisiaj część społeczności świata, w tym przede wszystkim kultura islamu

oraz społeczności afrykańskie, dopuszcza małżeństwa poligamiczne (poligyniczne –

wielożeństwo). Nie powinno zabraniać się poligamii wyłącznie z powodu tego, że

jest ona przez jakąś religię źle widziana. W kulturach, gdzie poligynia jest czymś nor-

malnym, ludzie żyją równie czy nawet bardziej szczęśliwie niż w tradycyjnym mo -

nogamicznym wydaniu kultury zachodniej. Rozwody należą do rzadkości, zdrady

mężczyzn zdarzają się rzadziej, nie ma piekła domowego z powodów nieustannych

kłótni, nie ma cierpiących z tego powodu dzieci, a jest poczucie sprawiedliwości,

bezpieczeństwa i osadzonej miłości zarówno w odczuciu kobiety, jak i mężczyzny.

Jeżeli mężczyzna jest w stanie zagwarantować swojej większej rodzinie pełnię bez -

pieczeństwa pod każdym względem, to dlaczego chcieć zabraniać poligamii, a na siłę

promować, wbrew naturze człowieka – monogamię tylko dlatego, że np. tradycja,

choćby chrześcijańska, uważa ją za lepszą? Nikt przecież – tak mężczyźnie, jak

i
 

przede wszystkim kobiecie nie nakazuje wchodzenia w poligamiczne związki.

926 Poligamia (poligynia) jest wręcz bliższa pierwotnej naturze gatunku ludzkiego

niż monogamia i od tysięcy lat była naturalnie powszechna niemalże we wszystkich

kulturach świata. Obecnie jest w odwrocie nie dlatego, że jest sprzeczna właśnie

z
 

naturą, a głównie dlatego, że względy ekonomiczne utrudniają dzisiejszemu męż -

czyźnie możliwość godnego utrzymania swojej liczniejszej niż w przypadku mono -

349349



gamii, rodziny. Dodatkową, istotną przyczyną odchodzenia od poligamii, była eks -

pansja chrześcijaństwa narzucającego całemu pozostającemu pod jego wpływami

światu, monogamię. Warto przy okazji pamiętać, że „pismo święte” chrześcijaństwa

– Biblia, nigdzie słowami Jezusa nie podważa powszechnej w czasach Jezusa poligy -

nii Żydów, a monogamia pojawiła się w chrześcijaństwie jako efekt popularności tej

religii w pierwszych wiekach wśród monogamicznej biedoty oraz następnie wskutek

przyjęcia przez chrześcijaństwo wpływów tradycji greko-romańskiej nakazującej mo-

nogamię, ale akceptującej w zamian konkubinaty i prostytucję. Biblijny król Salomon

miał tysiąc żon, a Mahomet równolegle dziewięć. Islam dopuszcza obecnie posiada -

nie czterech żon, kultury afrykańskie w większości nie mają limitów. Rekordziści

(spoza Afryki) mają po kilkadziesiąt żon oraz kilkoro dzieci z każdą z nich, prowa -

dzą doskonale zorganizowane wspólne gospodarstwa domowe, a utrzymują się

z prowadzonych wspólnie, rodzinnych biznesów.

927 Żadna kultura (w tym religia) nie ma prawa narzucać innym kulturom na siłę

swoich nakazów i praw. Z kolei każde społeczeństwo ma pełne prawo demokratycz -

nie decydować o obowiązujących w swoim kraju prawach. Demokratycznie – czyli

również z proporcjonalnym uwzględnieniem praw wszelkich mniejszości tworzą -

cych to społeczeństwo. Kościół Radości ISTNIENIA akceptuje każde zachowanie ludzkie

pod warunkiem, że nie jest sprzeczne z Pierwszą Zasadą Współistnienia.

ROZWÓD

928 Rozwód małżonków jest dopuszczalny, choć zawsze powinien być traktowany

zdecydowanie jako ostateczność. Dodatkowo w sytuacji, kiedy w małżeństwie obec -

ne są niepełnoletnie dzieci (bez względu na to, czy są to dzieci wspólne, jednego

z małżonków czy adoptowane) powinna być orzekana przez sąd obligatoryjnie,

wcześniejsza, dwuletnia separacja tak, aby spróbować małżeństwo to jednak napra -

wić. Wraz z wydaniem decyzji o separacji, małżonkowie powinni zostać przez sąd

skierowani do psychologa, aby wraz z nim podjąć próbę analizy czynników powo -

dujących w ocenie małżonków rozpad małżeństwa, oraz spróbować istniejący zwią -

zek małżeński jednak naprawić. Kościół Radości ISTNIENIA umożliwia rozwodnikom

otrzymanie ponownego ślubu, w filozofii/ religii Ra’i. Dopuszcza również osoby roz -

wiedzione do uczestnictwa w każdej sferze działalności Kościoła.

350350



SAMOBÓJSTWO

929 Jeżeli osoba chcąca dokonać samobójstwa jest w stanie podjąć taką decyzję, to

znaczy, że Bóg dopuszcza w akcie stworzenia taką możliwość. Samobójstwo jest

więc rzeczą dopuszczalną, ale z każdego punktu widzenia, zarówno Boskiego, jak

i
 

ludzkiego, niepotrzebną. Bóg powołuje człowieka do istnienia w momencie rozpo -

częcia cyklu życia, a pod koniec cyklu oczekuje zdania tego życia w sposób natural -

ny. Gdyby Stwórca chciał wprowadzić inną standardową formę kończenia życia dla

ludzi, to by ją wprowadził.

930 Z wyjątkiem sytuacji, kiedy dana osoba cierpi na zaburzenia psychiczne, gdy

chęć unicestwienia siebie jest nie do powstrzymania przez innych, zdecydowana

większość przypadków chęci popełnienia samobójstwa wynika wyłącznie z czasowej

utraty sensu życia takiej osoby. Każdy tego typu przypadek jest odwracalny poprzez

udzielenie takiej osobie odpowiedniej pomocy psychologicznej. Kościół Radości
ISTNIENIA zaprasza do siebie wszystkie osoby odczuwające jakikolwiek spadek formy

życiowej. Dołącz do nas i odzyskaj naturalną radość swojego istnienia.

EUTANAZJA

931 W sytuacji bólu i cierpienia człowieka wynikającego z jego nieuleczalnej choroby ,

powinno się umożliwić podanie mu, zgodnie z prawem, na jego życzenie, środka

mającego zakończyć jego życie. Każda decyzja o wcześniejszym zakończeniu swoje -

go życia, jako czynności zdecydowanie ostatecznej i nieodwracalnej, powinna być

podejmowana przez tę osobę w sposób przemyślany, w pełni świadomy i odpowied-

nio potwierdzony/ udokumentowany. Jeżeli stan osoby uniemożliwia uzyskanie

pewności przez jej otoczenie co do wyrażonej przez nią jednoznacznie woli, eutana -

zja nie powinna być dokonywana. W przypadku osób niepełnoletnich i dzieci,

w sprawie możliwości oraz warunkach dopuszczalności ich eutanazji powinny decy -

dować zgodnie ze swoim sumieniem wyłącznie społeczeństwa poszczególnych kra -

jów. 

932 Należy również pamiętać, że odłączenie człowieka sztucznie podtrzymywanego

przy życiu od urządzenia podtrzymującego to życie nie jest eutanazją, jest natomiast

zgodą na naturalne zakończenie przez tę osobę życia – zgodą na w pełni godne zda -

nie przez nią swojego istnienia Bogu. Nigdy nie należy chcieć „ponad miarę” dla da -

351351



nej sytuacji, sztucznie podtrzymywać życia człowieka.  (Dotyczy to również wszystkich

innych istot, które mogą w przyszłości znaleźć się w tej sytuacji).

ABORCJA

933 Aborcja jest zabiciem mającego się urodzić dziecka. W świetle Drugiej Prawdy

Stworzenia, jeżeli człowiek jest w stanie czegoś dokonać, w tym pozbawić życia in -

nych, to znaczy, że działanie takie wchodzi w zakres działań, na które Bóg człowie -

kowi pozwala. Działanie takie pozostaje jednak w sprzeczności z naturalnym, czyli

nadrzędnie sugerowanym przez Boga cyklem rozwoju gatunku, bowiem jest oczywi-

ste, że zajście w ciążę nie ma służyć zabiciu życia, ma natomiast służyć urodzeniu

dziecka.

934 Przede wszystkim jednak, w przypadku aborcji łamana jest Pierwsza Zasada

Współistnienia: „Każdy człowiek ma prawo do czerpania pełni naturalnej radości

z danego mu życia, pod warunkiem niewyrządzania krzywdy innym” [135.1]. 

935 Obcowanie płciowe co do zasady stanowi naturalną przyjemność zarówno dla

mężczyzny, jak i kobiety, jest więc elementem Radości. Jeżeli nie stanowi przyjemno -

ści, należy domniemywać, że obcowanie płciowe było wynikiem albo głupoty, albo

przestępstwa. Jeżeli ciąża, uznana następnie za niechcianą, stanowi następstwo aktu,

z którego w zamiarze miała być czerpana przyjemność lub akt ten wynikał z braku

odpowiedzialności (głupoty), niedopuszczalne jest zabicie mającego się urodzić

dziecka. Wyrażając zgodę na takie działanie, równie dobrze należałoby wyrażać zgo -

dę na zabijanie przypadkowych przechodniów na ulicy dla przyjemności zabijające -

go!

936 Aborcja powinna być przez społeczeństwa dopuszczalna wyłącznie wtedy, kiedy

indywidualny i społeczny interes ochrony matki przewyższa indywidualny i spo -

łeczny interes ochrony dziecka, czyli: 1.
 
W przypadku zaistnienia ciąży w wyniku

przestępstwa – gwałtu przeprowadzonego na kobiecie; 2.
 
W przypadku, gdy ciąża

stanowi niebezpieczeństwo dla zdrowia lub życia kobiety; 3.
 
W sytuacji, kiedy bada-

nia prenatalne płodu wykażą jego nieuleczalną chorobę (w wyjątkowych przypad -

kach, zgodnych z odpowiednimi kwalifikacjami przez poszczególne ustawodaw -

stwa).

352352



937
 

Skoro Stwórca pozwala człowiekowi na rozwój cywilizacyjny i rozwój nauki, pozwala

nam również, zgodnie z naszym indywidualnym i społecznym sumieniem, umocowanym

jednak w pełni w Jego Woli, na porządkowanie naszego obszaru rzeczywistości w sposób,

jaki sami uważamy za słuszny. Zawsze mamy obowiązek ważyć nasze decyzje – znajdo -

wać wszystkie „za” i wszystkie „przeciw” – ale to my ostatecznie decyzje te podejmujemy.

938 Z uwagi na trudność w jednoznacznym określeniu przez ludzi, w którym mo -

mencie z zapłodnionej komórki jajowej powstaje istota ludzka, Kościół Rado -

ści
 ISTNIENIA stoi na stanowisku, że za istotę ludzką, której zaczyna przysługiwać rów -

nież pełne prawo do czerpania radości z życia, należy uznać moment, w którym na -

stępuje połączenie zapłodnionej komórki jajowej z organizmem matki. Zagnieżdże -

nie zarodka w macicy przypada na 8–12 dzień od dokonania naturalnego zapłodnie -

nia, moment ten należy więc przyjąć jako moment powstania istoty ludzkiej (mo -

ment ten filozofia i religia Ra’i przyjmuje również jako przyjęcie przez nowe życie

energii samoświadomości). 

939 Dlatego wszelkie działania prowadzone na zapłodnionej komórce jajowej (czy to

w organizmie kobiety, czy poza organizmem) do końca pierwszego tygodnia ciąży,

czyli do włącznie 7 dnia od dnia zapłodnienia, nie stanowią ingerencji w prawa ma -

jącego się narodzić dziecka i są dopuszczalne. Z kolei wszelkie ingerencje mające

charakter aborcyjny po tym terminie są niedopuszczalne, jako sprzeczne z Pierwszą

Zasadą Współistnienia.

940 Zapłodniona komórka jajowa nie jest w stanie ani przetrwać, ani rozwinąć bez

połączenia się z organizmem matki (mogącego być w przyszłości rozumianego sze -

rzej, jako żywiciela) – i dopiero połączenie to jest w stanie umożliwić zarodkowi

otrzymywanie substancji niezbędnych do rozwoju i życia (m.in. pokarmu i tlenu).

Z kolei należy uznać, że zagnieżdżony zarodek, a następnie płód, do czasu możliwo -

ści samodzielnego funkcjonowania, w celu zapewnienia mu rozwoju i ochrony, cza -

sowo przebywa w organizmie matki. W tym okresie cały czas powinien być trakto -

wany jako pełnoprawna jednostka ludzka mająca prawo tak do życia, jak i do wyni -

kającego z niego naturalnej radości istnienia (choć czasowo odbierając impulsy ze

świata zewnętrznego za pośrednictwem organizmu matki).

941 Należy pamiętać, że aborcja niesie za sobą wymierne szkody dla społeczeństwa.

Narodziny dziecka, jako kolejnego nowego członka społeczeństwa, służą rozwojowi

353353



tego społeczeństwa. Poprzez narodziny pojawia się nowa jednostka, która będzie

w
 

stanie dostarczyć społeczeństwu swoją pracę, swój intelekt oraz będzie konsumen -

tem. Każdorazowe zabicie takiej jednostki można więc porównać do dobrowolnego

odcinania sobie przez społeczeństwo kawałka ciała.

942 Aborcje na każde życzenie jednostki dokonywane są dzisiaj w mniejszości

państw świata, ale sumarycznie przeważających pod względem liczby ludności. Ko -

ściół Radości ISTNIENIA zdecydowanie sprzeciwia się takim praktykom zabijania na ży -

czenie całkowicie niewinnych istot ludzkich. Sprzeciwia się nie ze względu na obrazę

Boga, ale ze względu na bezgraniczną obrazę godności ludzkiej poprzez nieodwra -

calne odebranie zabijanemu dziecku prawa do czerpania Radości z własnego, rozpo -

czętego przed momentem życia. 

943 Społeczeństwa, poprzez stanowione prawo, nie powinny wyrażać zgody na

dokonywanie aborcji jedynie ze względów wygody matki i usunięcia

 „niechcianego problemu”.

Aborcja jest morderstwem. W ogólnoludzkich kategoriach etyczno-moralnych

 nie ma żadnej różnicy pomiędzy zabiciem dziecka w brzuchu matki

a zabiciem np. prezydenta.

944 Najwygodniej jest „zlikwidować” problem zabijania dzieci uznając, nienarodzone

jeszcze, ale przecież żyjące już – choć czasowo w bezpiecznym organizmie matki –

dziecko za nieczłowieka, odmawiając mu tym samym prawa do ochrony jego życia.

A tak robią ustawodawstwa największych państw świata! Aborcja, będąc ludobój -

stwem w rękawiczkach, nie może być też wykorzystywana jako narzędzie regulacji

przyrostu naturalnego (w wielu krajach jest właśnie w tym celu wykorzystywana)

i metoda obniżania kosztów społecznych utrzymywania „nadmiaru niechcianych”

dzieci.

945 W ciągu ostatnich 40 lat na świecie wykonano ponad miliard aborcji

(1
 

000
 

000
 

000) niewinnych dzieci! Żadna branża gospodarki na świecie (za wyjąt -

kiem PRZEMYSŁOWYCH RZEŹNI) nie ma lepszych wskaźników zabijania! Równo -

cześnie stopniowo, w majestacie koślawego prawa międzynarodowego, zabrania się

zasądzania kary śmierci dla notorycznych przestępców i zbrodniarzy, świadomie

i
 

z
 

premedytacją popełniających swoje przestępstwa względem uczciwych obywate -

li. Nie ma większej hipokryzji – tak rządów państw propagujących aborcję, jak i sa -

354354



mych kobiet dokonujących aborcji. Czy powinniśmy traktować więc problem aborcji

zgodnie z powiedzeniem przypisanym największemu zbrodniarzowi wszech cza -

sów, Stalinowi: „Śmierć jednego człowieka to tragedia. Śmierć milionów ludzi to sta -

tystyka”?! 

946
 

NIE ZABIJAJ SWOJEGO DZIECKA! tylko dlatego, że nie jesteś gotowa mieć

dziecko, masz mało pieniędzy, albo dbasz o sylwetkę i z dużym brzuchem ci nie do twarzy!

Jeżeli nie chcesz tego dziecka, zostaw je po porodzie w szpitalu albo oddaj innym. Dasz

i
 

jemu, i jego nowym adopcyjnym rodzicom Radość przez duże „R”! Przede wszystkim

jednak, jeżeli nie chcesz ciąży, to się przed nią zabezpieczaj!

947 Kościół Radości ISTNIENIA wzywa wszystkie instytucje, które zajmują się przekazy -

waniem wiedzy w tym obszarze, do uświadamiania ludzi przynajmniej w podstawo-

wym zakresie cyklu płodności kobiety i wynikającego z niego występowania dni

płodnych. Większość kobiet świata nie ma żadnego pojęcia o tym, kiedy (w których

dniach cyklu) należy bardziej „uważać”, żeby nie zajść w ciążę! Dodatkowo, Kościół

Ra’i jasno zaleca wszystkim osobom chcącym czerpać radość ze współżycia płciowe -

go używanie prezerwatyw jako najprostszego zabezpieczenia siebie i innych przed

nie tylko niechcianą ciążą, ale przed większością chorób przenoszonych drogą płcio -

wą, w tym chorób śmiertelnych. W przypadku chęci stosowania chemicznych środ -

ków antykoncepcyjnych należy pamiętać, że wszelka ingerencja chemiczna w orga -

nizm nigdy nie pozostaje dla organizmu obojętna.

ZAPŁODNIENIE IN VITRO

948 Kościół Ra’i dopuszcza metodę zapłodnienia pozaustrojowego in vitro jako umoż-

liwiającą uzyskanie potomstwa przez pary, w przypadku których, uzyskanie potom -

stwa jest utrudnione (zgodnie z kryteriami WHO – Światowej Organizacji Zdrowia).

EKSPERYMENTY BIOLOGICZNE, GENETYCZNE, KLONOWANIE, SZTUCZNA IN -

TELIGENCJA

949 Eksperymenty biologiczne, w tym genetyczne, klonowanie i prace nad tworze -

niem sztucznej inteligencji są dopuszczalne, bowiem nie pozostają w sprzeczności

z
 

Zasadami Stworzenia. Jako ludzkość, otrzymaliśmy od Stwórcy możliwość zmiany

355355



i kreowania naszej rzeczywistości w zakresie, w jakim jesteśmy w stanie to czynić,

i
 

co najważniejsze – w zakresie jakim następnie chcemy to czynić.

950 Problemu nie stanowi samo eksperymentowanie, szczególnie gdy przyczynia się

do rozwoju medycyny i poprawy warunków życia człowieka, a bardziej brak możli -

wości odpowiedniego nadzoru społecznego nad zakresem tych eksperymentów.

Większość tego typu eksperymentów prowadzona jest w tajnych wojskowych

i
 

współpracujących z wojskiem laboratoriach, na zlecenie wojska, za pieniądze po -

datników, przeznaczanych dzięki silnemu lobby przemysłu zbrojeniowego właśnie

na cele wojskowe. 

951 Wojsko jest w stanie co prawda zapewnić wyższą od cywilnej kontrolę zarówno

samej informacji, jak i fizycznego wydostania się niebezpiecznych produktów poza

swoje laboratoria, natomiast w laboratoriach tych możliwe jest eksperymentowanie

bez ograniczeń ze wszystkim, co tylko jest możliwe, a co da się w raportach uzasad -

niać koniecznością posiadania przewagi nad „przeciwnikiem”. Motywacja władz

wojskowych zawsze będzie pozostawała w sprzeczności z oczekiwaniami społeczny -

mi. Oczekiwania społeczne to dążenie do rozwoju poprzez pokój i współpracę. Z ko -

lei wojskowi największych mocarstw światowych, będąc narzędziem szarych emi -

nencji światowych finansów, gospodarki i polityki [ZOBACZ RÓWNIEŻ: 1115–1116], dążą do

rozwoju poprzez kreowaną i sterowaną przez swoich mocodawców konfrontację

i dominację.

952 O ile broń konwencjonalna, atomowa i chemiczna może być groźna przede

wszystkim dopiero w wyniku jej, świadomego lub nie, użycia, o tyle broń biologicz -

na czy nieuznawane nawet za broń organizmy żywe, ale sztucznie wytworzone w la -

boratoriach, w oderwaniu od procesu naturalnej ewolucji, może stanowić w najmniej

spodziewanym przez ludzi momencie śmiertelne zagrożenie nawet dla całego gatun -

ku ludzkiego. To samo dotyczy inteligentnych urządzeń, mogących się już obecnie

wyjątkowo sprawnie uczyć i działać w oderwaniu od nadzoru człowieka. Biorąc pod

uwagę, że komputery w przetwarzaniu informacji są już dzisiaj miliardy razy bar -

dziej sprawne od istot ludzkich, a prace nad sztuczną inteligencją są powszechne,

dlatego też wymknięcie się sztucznej inteligencji – pozbawionej jednak bezpiecznych

dla ludzi ram ludzkiej moralności – spod ludzkiej kontroli, wydaje się jedynie kwe -

stią czasu.

356356



953 Należy starać się przeciwdziałać tego typu niebezpiecznym dla nas zagrożeniom

poprzez wzbudzanie wyższej świadomości społecznej możliwości ich wystąpienia

oraz poprzez wzbudzanie wyższej świadomości społecznej konieczności kontroli

nad zakresem wszelkich badań „wrażliwych”. W miarę możliwości wskazane będzie

również przenoszenie badań tego typu poza Ziemię.

954 W przypadku wszelkich eksperymentów biologicznych istotne jest również to, że

za pewien czas mogą się pojawić, co prawda sztucznie wytworzone, ale samoświa -

dome, inteligentne formy życia zdolne również do samodzielnego rozmnażania, któ -

rym będzie musiało przysługiwać pełne prawo do życia wśród nas – i to prawo do

życia godnego. Poradzenie sobie z tym problemem będzie nie lada wyzwaniem dla

naszych potomków, tym bardziej, gdy zaczną one zagarniać przestrzeń życiową

człowieka. Ludzkość jednak sama sobie będzie winna wówczas chęci „zabawy”

w Stwórcę. To  jedynie od nas samych zależy , czy i na ile pozwolimy naszym na -

ukowcom zmieniać rozkład sił form życia w naszym bezpiecznym dotąd domu –

w naszym świecie równowagi Natury.

UZALEŻNIENIA

955 Filozofia/ religia Ra’i za wyjątkowo naganne uznaje wchodzenie przez jednostki

w jakiekolwiek mogące wyrządzać krzywdę innym uzależnienia. Nikt nie ma prawa

pozbawiać innych radości życia poprzez swoje zachowanie, również to mogące wy -

nikać z uzależnień. 

956 Obowiązkiem rodziców i szkoły jest zapewnienie takiego wychowania dziecku,

aby umożliwić mu identyfikację wszelkich mogących pojawić się w życiu zagrożeń.

Każda jednak osoba dorosła ma już prawo do pełnego decydowania o swoim życiu,

w tym również do decydowania o używkach, które chce stosować. 

957 Należy pamiętać, że wszelkie uzależnienia zawsze pojawiają się według podob -

nego schematu. Używki dają najpierw chwilowe uczucie przyjemności, pozornej ra -

dości czy odprężenia, a następnie – uzależniając od siebie w różnym tempie – w nie -

zauważony sposób potrafią zniszczyć całego człowieka: jego ciało i jego psychikę.

Radość dawana przez używki jest całkowicie pozorna i wyjątkowo zwodnicza, i nie

ma nic wspólnego z prawdziwą radością osiąganą w stanie naturalnym. 

357357



958 Zdecydowanie więc nie warto: pić alkoholu, brać narkotyków, „dopalaczy”, palić

tytoniu, uzależniać się od internetu, serwisów społecznościowych, gier komputero -

wych, hazardu, seksu, pornografii, zakupów czy uzależniać się od czegokolwiek

w
 

jakikolwiek sposób. Nie warto tego robić zarówno przez wzgląd na siebie, na swo -

ich najbliższych, jak i przez wzgląd na dobro całego społeczeństwa, którego jesteśmy

częścią. 

959 Jak mówi stare powiedzenie: „Wszystko jest dla ludzi” . Oczywiście, że tak – i dlate-

go można w życiu świadomie spróbować wszystkiego, by więcej o świecie wiedzieć,

budując w ten sposób mądrość swojego istnienia. Czym innym jest jednak odpowie -

dzialne jednorazowe spróbowanie ciastka, by poznać jego smak, a czym innym jest

regularne obżeranie się kilogramami słodkich wypieków. To jedynie od samego

człowieka zależy czy chce ryzykować wejście w uzależnienie – szczególnie to od

alkoholu i narkotyków – czy też nie chce. 

960 Z wejściem w uzależnienie jest tak, jak z przechodzeniem wielokrotnie w poprzek auto -

strady w godzinach szczytu. Każdy, kto przechodzi w ten sposób przez autostradę musi się

liczyć, że prędzej czy później części jego dotychczasowego ciała zostaną krwawo rozwle -

czone na odcinku wielu metrów – a mówiąc technicznie – zginie. Może uda się takiemu

delikwentowi raz czy dwa, a może i kilka razy ujść z życiem, ale przy każdej kolejnej pró -

bie jego szanse przeżycia spadają do zera. Dokładnie tak samo wygląda igranie z używka -

mi. Na początku jest fajnie i ekscytująco, ale potem już przestaje być fajnie, a często wręcz

nie ma już odwrotu.

I nie ma żadnego znaczenia czy uzależnia się od alkoholu bezdomny menel, celebryt -

ka, policjant czy ordynator szpitala. Tak samo nie ma znaczenia czy uzależnia się od nar -

kotyków smarkacz, student, aktor, makler czy inny – w tym momencie już wyłącznie nie -

odpowiedzialny idiota. Efekt zawsze jest ten sam: żałosne, naganne uzależnienie.

Każde wejście w uzależnienie jest NAGANNE i nie powinno być żadnej społecznej

tolerancji dla tego typu zachowań jednostek. Każdy człowiek ma obowiązek samo -

kontroli. Jeżeli tego nie robi – popełnia przestępstwo tak wobec swoich najbliższych, jak

i
 

całego swojego społeczeństwa.

961 Musisz pamiętać, że jeżeli jesteś osobą słabą psychicznie i „miękką”, a twoimi ce -

chami dominującymi są egoizm oraz ciągła chęć zapewnienia sobie doraźnej sztucz -

nej przyjemności, to mając prawo do własnej destrukcji, nie masz równocześnie żad -

nego prawa ani do pozbawiania innych radości życia poprzez konieczność obcowa -

358358



nia z tobą, ani do obciążania społeczeństwa przyszłymi kosztami twojego leczenia

i
 

innymi kosztami związanymi z twoją egoistyczną autodestrukcją. Możemy próbo -

wać ci pomóc, ale nie będziemy tego robić bez przerwy.

PATOLOGIE

962 Należy twardo i zdecydowanie sprzeciwiać się patologiom, jako najbardziej

uciążliwym i destrukcyjnym społecznie działaniom jednych członków społeczeństwa

przeciwko drugim. Niedopuszczalne i naganne są wszelkie patologie, w tym: prze -

stępczości (recydywy), alkoholizmu, narkomanii, przemocy w rodzinie, wszelkiej

manipulacji dzieci (religijnej, ideologicznej lub seksualnej) oraz inne. Całe uczciwie

żyjące i uczciwie pracujące społeczeństwa nie mogą stawać się zakładnikami i ofiara -

mi patologicznych zachowań pojedynczych jednostek. Każda jednostka dopuszczają -

ca się notorycznych i szkodliwych nadużyć wobec swojego otoczenia, łamiąc prawo,

powinna podlegać bezwarunkowej karze więzienia, zgodnie z zasadami proponowa -

nymi w nowym kodeksie karnym [1044–1059].

KARA ŚMIERCI

963 Kara śmierci jest w pełni dopuszczalna za najbardziej uciążliwe społecznie zacho -

wania przestępcze, czyli za recydywę w popełnianiu przestępstw pospolitych. Kara

śmierci ma nie tyle „karać” [1045–1046] notorycznego przestępcę-recydywistę, co sku -

tecznie usunąć go ze społeczeństwa [1054].

964 Obowiązkiem społeczeństwa jest próba pomocy jednostkom, które w jakiś sposób

sobie z własnym życiem nie radzą. Nie jest jednak obowiązkiem społeczeństwa po -

magać innym „na siłę” i wbrew ich woli (recydywiści). Społeczeństwo jest zobowią -

zane zapewnić każdej jednostce poczucie bezpieczeństwa bez wydawania jednak

ogromnych kwot ze wspólnych podatków na utrzymywanie recydywistów, którzy

nie mają żadnego zamiaru zmienić swych przestępczych upodobań. 

965 Propozycja Nowego Kodeksu, obniżając wymiar zasądzanych kar, wprowadza

równocześnie system ostrzegania, a następnie karania jednostek za popełniane prze -

stępstwa, włącznie z najwyższą karą śmierci. Może być ona jednak zasądzana wy -

łącznie za wielokrotną recydywę w dokonywaniu przestępstw pospolitych (lecz już

359359



nie za przestępstwa wobec państwa i jego instytucji). Czy jest to kradzież, rozbój, za -

bójstwo czy znęcanie się nad własną rodziną – wszystkie występki przeciwko innym

powinny być traktowane przez społeczeństwa jako naganne i odpowiednio (przy

prawach ustanawianych przez społeczeństwo w sposób demokratyczny) rozliczane.
  

[ZOBACZ WIĘCEJ: PRAWO I WYMIAR SPRAWIEDLIWOŚCI: 1044–1059]

TOŻSAMOŚĆ PŁCIOWA

966 Każda jednostka ludzka ma oczywiste prawo do samookreślenia swojej płci

zgodnie ze swoim wewnętrznym odczuciem. Wszystko, w tym my jako ludzie, jest

stworzone przez Boga, wszystko jest więc dokładnie takie, jakie ma być. Jeżeli świat

ma być w zamiarze Stwórcy różnorodny, to nie można z tym ani dyskutować, ani

tego kwestionować, a należy się temu naturalnie podporządkować.

967 Poprzez dzieło stworzenia Bóg zaplanował dla człowieka dwie płci główne: ko -

bietę i mężczyznę, ale również dla niektórych osób zaplanował wymieszanie cech

płciowych, dopuszczając, aby osoby te identyfikowały się zgodnie ze swoim we -

wnętrznym wyborem. Jeżeli dana osoba w którymkolwiek momencie swojego życia

podejmie decyzję o zmianie swojej płci fizycznej, to ma do tego pełne prawo, a spo -

łeczność powinna odnieść się do takiej decyzji ze zrozumieniem. Jeżeli dziecko prze -

jawia cechy płci przeciwnej, należy dać mu się rozwijać zgodnie z naturalnym proce -

sem jego rozwoju, umożliwiając mu wtedy, kiedy samo podejmie decyzję (w zależ -

ności od ustawodawstw narodowych) oraz kiedy będzie to możliwe (w zależności

od wskazań medycznych) – zmianę płci, co jednak niekoniecznie zawsze musi ozna -

czać branie hormonów i poddanie się operacji usunięcia czy wstawienia zewnętrz -

nych narządów płciowych. Również jeżeli ustawodawstwa niektórych krajów wpro -

wadzają pojęcia trzecich (lub kolejnych) płci, to nie ma w tym żadnej sprzeczności

z zamysłem Stwórcy ukazanym nam poprzez dzieło stworzenia, a wynika to z natu -

ralnych oddolnych potrzeb społecznych i zasad sprawiedliwości społecznej.

968 W trakcie procesu wychowania dzieci nie należy jednak dawać im zaplanowanej

przez dorosłych możliwości wyboru, kim chcą się w życiu stać: czy dziewczynką,

czy chłopcem. Jeżeli cechy fizyczne urodzonego dziecka wskazują na to, iż jest to

chłopiec lub dziewczynka, standardowo dziecko powinno być wychowywane zgod -

nie z naturalnym procesem wychowania odpowiednio: chłopców i dziewczynek,

obecnym na świecie od zarania naszego gatunku. 

360360



969 To Stwórca poprzez naturę ukształtował nas tak, a nie inaczej, w tym stworzył

mężczyznę jako (statystycznie) przywódcę, wojownika i osobnika silniejszego fizycz -

nie od kobiety, aby mógł chronić swoją rodzinę, dając jednocześnie kobiecie to, czego

ona potrzebuje (również statystycznie) najbardziej – czyli możliwie bezpieczne

„gniazdo”, w którym będzie mogła urodzić i wychować potomstwo. Dlatego też je -

żeli chłopcy chcą się bawić klockami, samochodami, grać w piłkę, okładać się paty -

kami, skakać i nabijać sobie siniaki, to nie można ich „na siłę” chcieć ubierać w su -

kienki i kazać im się bawić lalkami, mając nadzieję, że może jednak, dla ich rzekome -

go dobra, zmieni się ich naturę. Podobnie nie można pozbawiać dziewczynek ulubio-

nych różowych sukienek, misiów, piesków i zabawy w gotowanie, lekarza, szkołę,

sklep czy w opiekę nad lalkami. Działania tego typu, jako sprzeczne z naturą, są cał -

kowicie bezsensowne i mogą być wynikiem jedynie chęci wyszukiwania na siłę, co

by tu można w dziele Boskiej kreacji rzeczywistości zepsuć. Nie chciejmy wyręczać

natury! (Za to niewątpliwie ma sens poruszyć temat tożsamości płciowej człowieka w odpo -

wiednim momencie edukacji szkolnej dziecka, by pomóc osobom zagubionym odnaleźć siebie,

oraz by uczyć nas wszystkich tolerancji i rozumienia całego tworzącego nas świata).

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: RÓWNOUPRAWNIENIE PŁCI: 1006–1014]

HOMOSEKSUALIZM & MORE

970 Jeżeli w całej populacji ludzkiej co najmniej kilka procent ludzi jest homoseksual -

na, biseksualna, transpłciowa lub innopłciowa, to nikt, w tym żadne społeczeństwo,

nie może ograniczać praw tych osób do posiadania przez nie godnego życia, zgodne-

go z ich wewnętrznym wyborem.

971 Homoseksualizm jest napiętnowany przez większość religii świata wyłącznie dla-

tego, że religie te tworzyli ludzie, wśród których dziewięćdziesiąt kilka procent była

heteroseksualna. Religie nie powstawały i nie rozwijały się w sposób demokratycz -

ny, a apodyktyczny, nie ma się więc co dziwić, że w sposobie postrzegania natury

odzwierciedlone w nich było/ jest, co prawda, stanowisko reprezentujące statystycz -

nie większość, zupełnie jednak bez uszanowania praw mniejszości, często wprowa -

dzając kary za stosunki i związki homoseksualne, ze śmiercią włącznie, uważając je

za „gorsze”. Taki stosunek religii do dzieła Boskiego stworzenia, jest dla filozofii/ re -

ligii Ra’i nie do przyjęcia i musi zostać całkowicie odrzucony.

361361



972 Problem dzisiejszego świata w stosunku do homoseksualizmu wynika właśnie

z
 

takiego, a nie innego kształtowania świadomości pokoleń przez religie, powodując,

że w większości kultur świata nie jest dziś swobodnie akceptowany np. widok

dwóch mężczyzn lub kobiet trzymających się za ręce czy się całujących, podczas gdy

takie samo zachowanie mężczyzny i kobiety jest już traktowane jako całkowicie nor -

malne.

973 Osoby homoseksualne i transpłciowe przez wieki musiały się ukrywać przed po -

gardą i prześladowaniami, nie ma się więc co dziwić, że większość społeczeństw,

w
 

których dominowały religie przeciwne związkom ludzi tej samej płci, nie przywy -

kła do obrazu par jednopłciowych. Dzisiaj, wobec osłabienia kieratów religijnych,

w wielu państwach świata osoby nieheteroseksualne zyskują większą wolność

i większą liczbę praw. To jednak zaczyna często rodzić kolejne problemy, szczególnie

kiedy ich homoseksualizm czy transpłciowość i wynikająca z nich „inność” zaczyna

być przez nich samych ostentacyjnie światu manifestowana.

974 Dodatkowo, osoby homoseksualne statystycznie częściej niż heteroseksualne

mają związek z kulturą, sztuką oraz mediami. To z kolei, poprzez dzisiejszą wszech -

obecność mass mediów, powoduje pewną nadreprezentację idei homoseksualizmu

w stosunku do heteroseksualnej reszty społeczeństw. I to przede wszystkim budzi

sprzeciw dużej części społeczeństw – statystycznie nierówne i tym samym społecznie

niezbyt sprawiedliwe wyważanie problemu „równości”. 

975 I nie chodzi tu o dostęp do praw, bo potrzeba równości praw jest dla wszystkich

raczej oczywista, ale chodzi o często narcystyczne epatowanie swoją homoseksualno-

ścią w przestrzeni publicznej oraz właśnie o propagowanie samej idei homoseksuali -

zmu/ nieheteronormatywności (jako zapewne dynamiczna forma obrony/ wyparcia

wobec dotychczasowego braku akceptacji społecznej). W małym przerysowaniu wy -

gląda to jednak tak:  „Moje życie jest wspaniałe nie dlatego, że jestem człowiekiem,

ale dlatego, że jestem homoseksualny/a lub nieheteroseksualny/a”.

976 Zdecydowanie nie powinno się chcieć narzucać wszystkim swojej wrażliwości

i
 

swojego sposobu odczuwania świata, tym bardziej przecież, jeżeli reprezentuje się

(i to najczęściej „reprezentuje” jedynie samozwańczo) wyłącznie kilka procent popu -

lacji. Jeżeli ponad 90% członków społeczeństw czuje się zagrożonych w prawie do

swojej wolności, to jest to problem istotny. Zgodnie z Pierwszą Zasadą Współistnie -

362362



nia każdy ma prawo czerpać naturalną radość z danego mu życia, ale pod warun -

kiem niewyrządzania krzywdy innym. Nie musi to być krzywda od razu w postaci

kradzieży czy morderstwa. Wystarczy, że jest to krzywda choćby w postaci „obrazy

moralności”. Jeżeli jesteś osobą nieheteroseksualną, uszanuj to, że inni są inni niż ty.

Osoby heteroseksualne mają prawo do swojej moralności, i to w rozumieniu ich su -

biektywnej moralności, tak samo jak i ty masz prawo do swojej. Ale pamiętaj, że pro -

porcje wynoszą tu: 90% do 10%, nie inaczej.

977 Jeżeli chcesz, aby inni cię szanowali, również ty ich szanuj. Osobom heteroseksu -

alnym homoseksualizm oraz transpłciowość poprzez ich religijne i kulturowe

ukształtowanie kojarzy się źle i odpychająco. Jeżeli chcesz normalności, to pozwól

osobom heteroseksualnym ponownie, stopniowo przywyknąć do naturalnego stanu

wynikającego z dzieła stworzenia Boskiego. Mądra powściągliwość w działaniu jest

zawsze na wagę złota, szczególnie jeżeli istnieje choćby domniemanie, że nasze za -

chowanie może przeszkadzać innym. Dlatego wstrzymaj się czasem ze swoją chęcią

publicznej, niepotrzebnie ostentacyjnej (nierzadko „koguciej” i kiczowatej) manife -

stacji innym swojej „inności”. Żyj w równowadze mądrego wspólnego istnienia. Ina -

czej będzie to rodziło jedynie konflikty i nikomu niesłużące, negatywne emocje.

MAŁŻEŃSTWA POZAHETEROSEKSUALNE

978 Wszyscy ludzie mają pełne prawo do poszanowania ich godności, bez względu

na mogące się pojawiać ich odrębności w stosunku do „statystycznie bardziej po -

wszechnych” ludzkich zachowań [124].

979 Każdy związek dwojga ludzi ma pełne umocowanie w Woli Boga. Ludzie łączą

się w związki, aby zapełniać swój świat pozytywną energią, miłością, radością

i szczęściem – wypełniają więc tym samym wolę Boga wynikającą dla ludzi z dzieła

stworzenia. Bez znaczenia jest przy tym, czy związek może mieć potomstwo, czy też

mieć nie może. Skoro Stwórca zaplanował możliwość połączenia się w parę dwóch

osób, np. homoseksualnych (jak i osób heteroseksualnych, tworzących parę bezpłod -

ną), to widać nie ma dla Niego znaczenia, że para ta nie może mieć wspólnych dzie -

ci. Chęć posiadania dzieci nie jest przyczyną łączenia się ludzi w pary. Przyczyną tą

jest przede wszystkim chęć bycia razem, budowania swojej wspólnoty i przeżycia

życia razem. Dzieci pojawiają się dopiero później, jako owoc połączenia się dwojga

ludzi, ale wyłącznie tam, gdzie dzieci są w stanie się pojawić.

363363



980 Powinny być tworzone nie tylko możliwości pełnej ochrony prawnej związku

dwóch dowolnych osób pozaheteroseksualnych chcących prowadzić godnie wspólne

życie (instytucja równoważna w prawach małżeństwu heteroseksualnemu, lecz bez

możliwości adopcji dzieci [982–989]), ale powinna również być możliwość symbolicz -

nego umocowania takiego związku „w Bogu”, poprzez otrzymanie ślubu kościelne -

go. Kościół Radości ISTNIENIA pochwala wszelkie związki ludzkie, w których podstawą

jest miłość i chęć wspólnego przejścia przez życie – jeżeli Bóg stwarza miłość dwóch

dowolnych osób, nam pozostaje im jedynie błogosławić i modlić się za ich miłość

i
 

szczęście.

981 Wszystkim osobom pozaheteroseksualnym, które zapragną powiedzieć w obec -

ności Boga i Kościoła Ra’i symboliczne „tak”, nasz Kościół z radością w Bogu udzieli

ślubu i pobłogosławi ich związek, wymagając jednak wcześniej pełnej psychologicz -

nej procedury przygotowawczej, takiej samej, jak w przypadku ślubu osób hetero -

seksualnych.

ADOPCJA DZIECI W MAŁŻEŃSTWACH/ ZWIĄZKACH POZAHETEROSEKSUAL -

NYCH

982 Dzieci rodzą się w wyniku zapłodnienia kobiety przez mężczyznę. Wynika to nie

z jakichś negocjacji międzyludzkich, a wprost z dzieła Boskiego stworzenia. Dodat -

kowo, dziecko po urodzeniu, do prawidłowego rozwoju na każdym etapie swojego

życia, aż do dorosłości, potrzebuje również opieki i wychowania: zarówno kobiety,

jak i mężczyzny. Nie muszą to być biologiczni rodzice dziecka (choć tak oczywiście

jest najlepiej), ale powinni to być: kobieta i mężczyzna. Dziecko wychowywane

w każdej innej niż kobieta i mężczyzna konfiguracji – czy to samotnie przez jednego

rodzica, czy to przez np. matkę i babkę czy ojca i dziadka, zawsze będzie emocjonal -

nie upośledzone w stosunku do swoich rówieśników wychowywanych w pełnych

związkach kobiety i mężczyzny.

983 Dlatego też adopcja dzieci przez pary homoseksualne: zarówno kobiety z kobietą,

jak i mężczyzny z mężczyzną oraz pary tworzone przez osoby transpłciowe i innopł -

ciowe, ze względu na dobro dziecka, jest zasadniczo niedopuszczalna. Znajduje to

umocowanie zarówno w fundamentalnych dla filozofii i religii Ra’i Pierwszej i Dru -

giej Prawdzie Stworzenia, jak i w Pierwszej Zasadzie Współistnienia.

364364



984 Sprzeczność z Pierwszą i Drugą Prawdą Stworzenia wynika z braku umocowania

przez Stwórcę par homoseksualnych i części par osób transpłciowych i innopłcio -

wych do naturalnej możliwości zapłodnienia siebie oraz do nienadania osobom ho -

moseksualnym, transpłciowym i innopłciowym zarówno psychicznie, jak i fizycznie,

rozdzielonych cech kobiety i mężczyzny. Z kolei złamanie Pierwszej Zasady Współ -

istnienia odbywa się w momencie wyrządzania krzywdy dziecku poprzez chęć jego

emocjonalnego upośledzenia wskutek zamiaru wychowywania dziecka w nienatu -

ralnym dla potrzeb gatunku środowisku rodzinnym, jak również wynika z przy -

szłych reakcji otoczenia, w tym rówieśników tego dziecka, na posiadanie przez niego

„nietypowych” mamy i taty. Dodatkowo, Pierwsza Zasada Współistnienia konstytu -

uje prawo ludzi do naturalnej radości życia, a nie radości w ogóle, w tym radości

uzyskiwanej w sposób sztuczny. Dziecko nigdy nie może być traktowane jako

sztuczny „prezent” dla siebie. 

985 Adopcja dziecka przez parę inną niż kobieta i mężczyzna może być dopuszczalna

jedynie w sytuacji, gdy w danej społeczności braknie możliwości znalezienia trady -

cyjnych rodziców zastępczych wskutek wystąpienia wyjątkowego kataklizmu, kon -

fliktu zbrojnego czy innych ekstremalnych okoliczności. W innych przypadkach ad -

opcje tego typu można dopuścić dopiero wówczas, gdy w danym społeczeństwie zo -

stanie jednoznacznie naukowo udowodnione, że adopcje te nie wpłyną negatywnie

na psychikę adoptowanych dzieci (chodzi o możliwe negatywne reakcje społeczne

wskutek widocznej na zewnątrz „nietypowości” opiekunów/ rodziców zastępczych).

986 Problematyczna jest sytuacja, w której samotny rodzic wychowując dziecko,

wchodzi w otwarty (w sensie: widoczny tak przez otoczenie, jak i przez dziecko) sta -

ły związek pozaheteroseksualny. Każdy taki przypadek powinien być indywidualnie

oceniony i następnie nadzorowany przez sąd rodzinny i odpowiednie służby spo -

łeczne. Należy bezwzględnie kierować się przede wszystkim dobrem dziecka, jako

jednostki nieumiejącej się samodzielnie obronić przed działaniem dorosłych.

987 W przypadku związku mężczyzny z mężczyzną niedopuszczalne jest „kupowa -

nie dzieci” poprzez zatrudnianie t w. „surogatek”, czyli zapładnianie swoim nasie -

niem – czy to bezpośrednio, czy pozaustrojowo – wynajętych kobiet, w celu „urodze-

nia” takiej parze dziecka. Działania takie, w celu oczywistego wykorzystania dziecka

jedynie do zapewnienia sobie jednostronnej, nienaturalnej „radości”, powinny skut -

kować natychmiastowym odbiorem takiej parze dziecka oraz być karane.

365365



988 Działanie przeciwne – w sytuacji, kiedy dwie kobiety pozostające w związku ho -

moseksualnym, w celu „urodzenia sobie dziecka” decydują, że któraś z nich zajdzie

w ciążę z jakimś mężczyzną, jest podwójnie naganne, ale bardzo trudne do udowod -

nienia z przyczyn oczywistych – posiadania przez kobietę warunków naturalnych do

zajścia w ciążę oraz do urodzenia dziecka. Podwójna „naganność” (przestępstwo)

wynika tu po pierwsze z chęci narażenia dziecka, z premedytacją, na przyszłe upo -

śledzenie emocjonalne oraz, po drugie, z chęci (tam gdzie to ma miejsce) wykorzysta-

nia mężczyzny w celu pozyskania jego nasienia, a i bardzo często również następnie

pozyskania darmowego dochodu w postaci wieloletnich alimentów na to dziecko.

Kobiety znajdują się w takich przypadkach na pozycji, niestety, znacznie bardziej

uprzywilejowanej niż mężczyźni, dlatego właśnie – szczególnie w takich sytuacjach –

należy napiętnować oraz karać przypadki, w których tego typu zamierzone działanie

można udowodnić. Powyższe uwagi zdecydowanie dotyczą również związków

i małżeństw heteroseksualnych, w których mężczyzna padł ofiarą podobnego, zapla -

nowanego działania kobiety w celu pozyskania jego nasienia, a następnie alimentów

na dziecko.

989 Ustawodawstwa poszczególnych państw powinny we własnym zakresie normo -

wać zasady wszelkich adopcji dzieci, uwzględniając specyficzne dla swoich społe -

czeństw warunki, kulturę oraz tradycję. W każdym przypadku, dziecku należy się

zdecydowana i szczególna ochrona oraz dbałość za dziecko o jego prawo do ludzkiej

godności.

PROBLEM NISKIEJ DZIETNOŚCI EUROPEJCZYKÓW A „PROBLEM ISLAMU”

990 Próbując jakoś rozwiązać problem niskiej dzietności Europejczyków, można

przyjmować płodnych imigrantów, aby to ich dzieci i wnuki miały utrzymywać

w przyszłości funkcjonowanie danych państw, ale co jeżeli imigranci ci (chodzi wy -

łącznie o muzułmanów) nie zamierzają się integrować z wartościami, kulturą i trady -

cjami gospodarza, a w swojej masie są ideologicznie wręcz wrogo do gospodarza na -

stawieni? Przecież to w dłuższej perspektywie nie tylko nie rozwiązuje dotychczaso -

wych problemów, ale silnie mnoży kolejne! [900–903]

991 Naród, który sam siebie skazuje na wymarcie, nie potrafiąc zadbać o swój przy -

rost naturalny, może wart jest wymarcia, ale równocześnie nie ma on żadnego prawa

swoim działaniem krzywdzić innych. Chodzi tu głównie o Niemcy, których rząd

366366



zgodnie ze swoim cichym planem przyjmuje rzesze imigrantów. Problemem jest to,

że swoim nieprzemyślanym odpowiednio działaniem, Niemcy występują przeciwko

naturalnemu środowisku istnienia innych narodów Europy. 

992 Dzięki religijno-kulturowej przyczynie wysokiej dzietności imigrantów muzuł -

mańskich, za kilkadziesiąt lat bardzo liczne pokolenia nowych mieszkańców Europy

będą „całkowicie zgodnie z prawem europejskim, bo demokratycznie” narzucały po -

zostałym, rdzennym mieszkańcom Europy swój światopogląd i swoje „wartości eu -

ropejskie”. Tyle że będzie to już wyłącznie światopogląd i wartości islamu – świato -

pogląd wyjątkowo ograniczony i naiwny, a wartości w swoim źródle – zdecydowa -

nie wrogie całemu światu nieislamskiemu. Będą to więc wartości całkowicie rozbież-

ne z tymi, którymi Unia Europejska przyciągała narody przystępujące do Unii.  I tu

leży problem.

 993 Promowane przez Niemcy i ich sprzymierzeńców w tej kwestii –

przyjmowanie do Europy, na stałe, olbrzymich rzesz imigrantów muzułmańskich,

bez względu na kierunek i powód, dla którego przybywają, jest sianiem kolejnej

tragicznej wojny w Europie! Wojny najpierw o podłożu ideologiczno-

kulturowym, a za trzy-cztery pokolenia, wojny czysto religijnej. 

Stąd nasze europejskie, zdecydowane: NIE! 

MY, Europejczycy, mamy już dość wojen! Nie chcemy już nigdy powtórek historii!

994 Wskażmy podstawowe różnice pomiędzy wartościami europejskimi, a islamem:

   Europa:

• religia: ateizm, postchrześcijaństwo kulturowe, chrześcijaństwo;

• wartości wolnościowe, uniwersalne; 

• bogata tradycja; 

• bogata kultura; 

• bogata różnorodność;

• otwartość na świat i inne kultury. 

   
Islam:

• religia oparta na archaicznym religijnym przesądzie (zabobonie) i procederze

religijnej manipulacji dzieci;

• ideologia religijna nakazująca wyznawcom zamknięcie na świat zewnętrzny,

nieufność i wrogość wobec niemuzułmanów;

367367



• ideologia religijna wroga w stosunku do innych religii i kultur, szczególnie

do kultury Zachodu (wrogiem fundamentalnego islamu w Europie są nie

tyle chrześcijanie jako wyznawcy chrześcijaństwa, co „postchrześcijanie” jako

ateiści – ich sposób życia, wartości wolnościowe, otwartość, indywidualizm)

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: 105];

• ideologia religijna silnie wroga człowieczeństwu jednostki;

• ideologia religijna silnie przeciwna wartościom uniwersalnym i wolnościo -

wym; 

• ideologia religijna silnie krępująca wszystkie sfery życia człowieka;

• bogata tradycja i kultura, ale z racji swego osadzenia religijnego, praktycznie

niemożliwa do naturalnego połączenia z europejską. 
   

995 Kościół Radości ISTNIENIA nigdy nie jest i nigdy nie będzie przeciwny muzułmanom

jako ludziom, w rozumieniu: statystycznie normalnych istot ludzkich. Nie jest rów -

nież przeciwny wyznawcom religii islamu zamieszkującym kraje swojego pochodze -

nia i żyjących według ustanawianych przez siebie praw. Nie jest też przeciwny obec -

ności niewielkich mniejszości muzułmańskich w Europie czy innych miejscach

wspólnego świata człowieka, pod warunkiem, że przestrzegają one praw państwo -

wych swoich gospodarzy. I na koniec, nie jest również przeciwny � . muzułmanom

„kulturowym”, określającym się i żyjącym jako ateiści lub wyznawcy innych religii/

filozofii świata.

 

996 Kościół Radości  ISTNIENIA, jako Kościół filozoficznie dbający o wszystkich

mieszkańców Ziemi, jest natomiast zdecydowanie PRZECIWNY  ROZPO-

WSZECHNIANIU religii islamu. Bez względu na to, co sami muzułmanie o swo -

jej religii w swoim gronie sądzą i jak ją światu zewnętrznemu pragną przedsta -

wiać – ISLAM JEST RELIGIĄ/ IDEOLOGIĄ SYSTEMOWO ZDECYDOWANIE

WROGĄ I NIEBEZPIECZNĄ dla całej nieislamskiej populacji świata, czyli

obecnie dla 77% mieszkańców  Ziemi! Do tego islam nie jest w stanie być żadną „al -

ternatywną” ofertą ani dla współczesnego, ani tym bardziej dla przyszłego wspólnego

świata człowieka. Jest on bowiem religią w swoim źródle wyjątkowo naiwną, będąc

„kalką” starożytnego judaizmu. Jedyne, co w islamie może się pozornie wydawać atrakcyj -

ne dla niewymagającego odbiorcy, to prostota jego nakazów i zakazów w stylu: „Prorok

Mahomet powiedział, że Bóg chce tak, a tak, więc tak ma być. Kto się nie zgadza, tego zabi -

jamy i idzie do piekła”. Może nawet niekiedy i dość sprawiedliwe dla samych muzułma -

nów prawa, spięte są jednak wyjątkowo archaiczną wizją Boga i Jego stosunku do człowie -

368368



ka – silnym religijnym przesądem = głębokim zabobonem – niemożliwym do zaakceptowa -

nia przez współczesnego, wykształconego, otwartego i myślącego człowieka. Wszystko to

łącznie określa stosunek Kościoła Radości ISTNIENIA do tej religii.

997 Islam jako „religia pokoju” jest zalecana przez proroka Mahometa wyłącznie dla

narodu wyznawców Allacha, ale już absolutnie nie dla pozostałych mieszkańców

Ziemi. W stosunku do pozostałych – tak religia ta została programowo skonstruowa -

na – islam ma być już religią jedynie: pychy, wyniosłości, wrogości, nieufności, poni -

żania, walki, wojny [890–893, 747], religią narzucania innym swoich, wyrwanych z kon -

tekstu istnienia całego gatunku ludzkiego, 1
 
400 lat temu, religijnych zasad, nakazów

i zakazów. (I ma to się odbywać tak długo, aż cały świat stanie się wyłącznie muzuł -

mański, aż z bojaźnią uwierzy w Allacha – czyli w słowa Mahometa). Dlatego też sta-

tystyczny wyznawca religii islamu, a już tym bardziej wyznawca fundamentalny, fa -

natyczny, przestaje być normalną, typową istotą ludzką, mającą zdolność do empatii,

istotą wrażliwą na krzywdę innych ludzi bez względu na wyznawaną przez nich re -

ligię, pochodzenie, płeć itd., a staje się posłuszną i wrogą dla świata pozaislamskiego,

ofiarą prowadzonej na nim od dziecka, silnej religijno-ideologicznej manipulacji.

998 Oczywiście, w islamie, jako religii dziś niejednorodnej, są odłamy interpretujące

nakazy Mahometa w sposób niedosłowny –  pragnące pokojowego współistnienia

z innymi i traktujące cały świat w kategorii dzieła miłości Boskiej. Tym bardziej są

również obecne w islamie jednostki ludzkie pragnące normalnego życia, a nie istnie -

nia w zabobonnym, naiwnym religijnym kieracie. Niestety jednak – ze szkodą dla sa -

mych muzułmanów – nie jest wykonalne proste i jednoznaczne wydzielenie ich z is -

lamu w urzędzie imigracyjnym i urzędowe stwierdzenie: „ty jesteś już dla wspólne -

go świata dobry, ale ty jeszcze nie”. Z uwagi na fakt, że muzułmanie mają również

religijną możliwość pozornego, czasowego wyrzekania się na zewnątrz swojej wiary

oraz wprowadzania w błąd przeciwnika, jeżeli ma to im pomóc w osiągnięciu sukce -

su dla swojej religii [897], nigdy ani Europejczycy postchrześcijańscy, ani wszystkie

pozostałe narody świata, nie powinni ufać z góry duchowym deklaracjom muzułma -

nów, a co najwyżej oceniać muzułmanów dopiero „z dołu”, po wymiernych efektach

ich ziemskiego istnienia. (Trzeba też pamiętać, że islam różni się „geograficznie”: nieco

inny islam spotkamy w Arabii Saudyjskiej, inny w Iranie, w Maroku, Turcji, Afganistanie,

Indonezji czy w Nigerii. [ZOBACZ RÓWNIEŻ: 631])

999
 

Islamu nie da się zmienić , bo w VII wieku został fundamentalnie zdefiniowany

przez Mahometa w Koranie z zastrzeżeniem, że jest to przekaz Boga Allacha dla

369369



świata ostateczny. Dlatego też islam można jedynie: albo odrzucić w całości, albo

pozostawić go samego sobie , aby za jakiś czas sam zaczął obumierać, tak jak nie -

dawno chrześcijaństwo – ale można to uczynić wyłącznie tam, gdzie nie szkodzi on

istnieniu pozostałych członków naszej ziemskiej wspólnoty. Innej drogi nie ma.

Wkładanie jednak „kija w mrowisko” próbując łączyć wykluczające się obecnie kul -

tury i tradycje, zawsze będzie jedynie podsycać konflikty i wzmacniać wrogie sobie

ideologie religijne, powodując rozbicie Europy na ponownie wrogie sobie państwa

i
 

narody. 

1000 Islam będzie można łączyć z innymi kulturami świata dopiero wtedy, gdy wła -

śnie obumrze. Gdy pod względem stopnia nienawiści do innych dorówna do pozio -

mu dzisiejszego chrześcijaństwa – stopnia już prawie niezauważalnego w skali glo -

balnej, czyli akceptowalnego niemal przez wszystkich (chodzi o byłą chrześcijańską

nienawiść do innowierców, pogan i „grzeszników”). Wcześniej jednak islam musi

znacznie „spłaszczyć” ortodoksyjność swojego religijnego przekazu. Uczynić to

może jedynie, tracąc silne dotychczasowe wsparcie prostych, niewykształconych mas

społecznych, mas głęboko zmanipulowanych religijną ideologią islamską. Nie będzie

to jednak ani łatwe, ani szybkie, bo poziom nienawiści (w przenośni i dosłownej)

względem świata zewnętrznego, zaszczepiony islamowi przez Mahometa jest gi -

gantyczny i niespotykany w żadnej innej religii świata  (chodzi o nienawiść do

świata pozamuzułmańskiego, czyli nie tylko wyznawców innych religii, ale i niezbyt

gorliwych muzułmanów, uważanych za niegodnych bycia muzułmanami). A do

tego islam nie jest tylko religią, a sposobem życia, kulturą, tradycją, sposobem trzy -

mania władzy na każdym poziomie społecznym i silnym źródłem identyfikacji przy -

należności religijno-etniczno-kulturowej.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: STOSUNEK DWÓCH NAJWIĘKSZYCH RELIGII ŚWIATA DO SIEBIE. NA STYKU RÓŻNIC. TERAŹNIEJSZOŚĆ:

880–906]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: NAJWAŻNIEJSZE RELIGIE ŚWIATA. ISLAM. REFLEKSJA NAD WSPÓLNYM ŚWIATEM: 657–665]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: III.4. SYSTEMOWY BŁĄD JUDAIZMU, CHRZEŚCIJAŃSTWA I ISLAMU: 789–865]

1001 Jakie (minimalne) działania praktyczne należy podjąć w celu zminimalizowania

problemu zagrożenia ideologią islamu w Unii Europejskiej?

• Należy bezwzględnie zablokować dopływ do Unii Europejskiej nowych imi -

grantów muzułmańskich, jako statystycznie systemowo wrogich Europejczy -

kom i ich wartościom, i niemających – zgodnie z wyznawaną przez siebie re -

ligią – zamiaru z Europejczykami się asymilować; 

370370



Powyższe nie jest łamaniem prawa międzynarodowego zakazującego dyskry -

minacji kogokolwiek ze względu na jego wyznanie, a jest systemową obroną

(skoro obrona indywidualna w przypadku tego zagrożenia nie jest możliwa) przed

pełzającym atakiem systemowo przestępczej ideologii  religijnej wrogiej społe -

czeństwom Unii Europejskiej.

Wyjątek od zakazu przyjmowania imigrantów muzułmańskich (pobyt długo -

terminowy lub nadanie obywatelstwa), powinni stanowić wyłącznie ateiści pocho -

dzenia muzułmańskiego oraz osoby pochodzenia muzułmańskiego wyznające obec -

nie dowolnie inną religię niż islam – ale jedynie wtedy, gdy będą w stanie udowod -

nić w okresie co najmniej 5 ostatnich lat brak bezpośrednich związków z religią

i ideologią islamu czy wręcz swój negatywny stosunek do islamu. (Imigrant powi -

nien przedstawić w tym celu urzędowi imigracyjnemu wszelkie dowody, np.: in -

ternetowe profile społecznościowe, blogi, publikacje, zdjęcia, filmy, w szczególnych

sytuacjach świadectwa osób trzecich itp.). Otwartą sprawą wymagającą dyskusji

jest problem, np. łączenia rodzin oraz inne sytuacje szczególne.

• Obecne społeczności muzułmańskie w Unii Europejskiej, w tym szczególnie

ośrodki fundamentalistów, należy ściśle kontrolować pod kątem przestrzega-

nia przez nie prawa, szczególnie w zakresie zakazu propagowania nienawi -

ści z uwagi na przynależność religijną i kulturową; 

• Należy dążyć do wprowadzenia w Unii Europejskiej postulowanego przez

Kościół Radości ISTNIENIA zakazu zorganizowanego nauczania małych dzieci

(do 12 lat) jakichkolwiek religii, jako narzędzia przeciwdziałania zorganizo -

wanej manipulacji religijnej tych dzieci [1015–1043];

• Należy dążyć do wprowadzenia w Unii Europejskiej nowego kodeksu (kar -

nego) proponowanego przez Kościół Ra’i przeciwdziałającego m.in. ideologi -

zacji i radykalizacji więźniów w ośrodkach osadzenia [1044–1059];

• W sytuacji, gdy wskazane wyżej działania okażą się niewystarczające i islam

będzie zagrażał bezpieczeństwu i jedności Unii Europejskiej, należy rozwa -

żyć zdelegalizowanie islamu w UE, uznając rozpowszechnianie tej religijnej

ideologii nienawiści wobec innych za przestępstwo.

• Równolegle należy powszechnie promować idee filozofii/ religii Ra’i, jako bę -

dącej w stanie w sposób pokojowy połączyć kiedyś wyznawców wszystkich

religii świata, osoby niewierzące oraz ateistów [694] we wspólnej nowoczesnej

wizji jednego świata i jednego Stwórcy.

371371



• Dodatkowo, w celu ogólnego wzmocnienia Unii Europejskiej, należy dążyć

do jej silniejszej integracji, w tym do posiadania przez Unię wspólnej polityki

zagranicznej oraz wspólnej armii zdolnej do skutecznych interwencji i roz -

wiązywania wszelkich konfliktów poza jej obszarem. Wokół obszaru Unii,

szczególnie od jej strony południowej, powinna istnieć buforowa strefa bez -

pieczeństwa będąca pod jej kontrolą co najmniej militarną. Nie może być po -

nownie tak, że wskutek wrogiej dla Unii polityki innych państw, w każdym

momencie intencjonalnie może zostać przerwana „tama kilku słupków gra -

nicznych” i niekontrolowany przez UE potok uchodźców zmieszanych

w
 

90% z imigrantami ekonomicznymi wleje się na obszar krajów Unii.

Uchodźcom wojennym trzeba pomagać, ale czynić to należy głównie w wy -

znaczonych do tego strefach zewnętrznych. Przede wszystkim jednak, po -

przez odpowiednie prowadzenie skutecznej wspólnej europejskiej polityki

zagranicznej, należy uchodźcom pomagać systemowo w ich trwałym powro -

cie na ziemie przodków.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: STOSUNEK DWÓCH NAJWIĘKSZYCH RELIGII ŚWIATA DO SIEBIE. NA STYKU RÓŻNIC. IMIGRANCI MUZUŁ-

MAŃSCY: 904–912]

__________

1002 Równocześnie, dopóki jeszcze nie jest całkiem za późno, trzeba zastanowić się

nad przyczyną silnego ujemnego przyrostu naturalnego poszczególnych narodów

dzisiejszej Europy. Odpowiedź w sumie jest dość prosta – odejście Europejczyków

od równowagi naturalnych wartości istnienia człowieka. Składa się na to jednak wie -

le obszarów łącznie, m.in.: miniony kolonializm, kapitalizm, materializm, dobrobyt,

konsumpcjonizm, płytko i egoistycznie rozumiany indywidualizm, ateizm i genero -

wane przez dobrobyt społeczne: wygodnictwo, „zasiedzenie”, lenistwo oraz tchórzo -

stwo. 

1003 Każdy z tych obszarów/ pojęć, przyczyniając się do zakłócenia naturalnej rów -

nowagi istnienia człowieka (poprzez odrzucanie przez część Europejczyków natural -

nych radości i wartości istnienia, m.in.: rodzina, potomstwo), wymaga odpowiednie -

go rozwinięcia, analizy przyczyny zaistnienia, a i następnie odpowiedniego przeciw -

działania. Wskażę tu jedynie, że aby w ciągu 2–3 pokoleń Europa nie zmieniła swojej

nazwy z Unii Europejskiej na np. Kalifat Europy, wymagane jest bezwzględnie, nie

372372



tylko systemowe szerokie wsparcie socjalne młodych Europejczyków w chęci posia -

dania przez nich licznego potomstwa – ale przede wszystkim wsparcie filozoficzne . 

1004
 

W młodych obywatelach „starej” Unii Europejskiej musimy od ich

najmłodszych lat zacząć systemowo kształtować „modę” na posiadanie dzieci.

Dziecko nie może być traktowane jako „zło konieczne” czy „skarbonka bez dna”,

ale jako cudowny i niezastępowalny niczym innym dar Stwórcy/ Natury, nadający

naszemu ludzkiemu istnieniu wyjątkową wartość dodaną. Trzeba szeroko

wspierać tradycyjny model rodziny, w którym posiadanie licznego potomstwa jest

jedyną szansą na przetrwanie wyznawanych przez siebie wartości .

1005 Należy również starać się planowo odchodzić od liberalnych gospodarek kapita-

listycznych – drenujących pasożytniczo (pionowo) zasoby energii społecznej, przy -

czyniając się do burzenia naturalnego ładu i wartości społecznych – na rzecz promo -

wanych również przez Kościół Radości ISTNIENIA lokalnych, poziomych struktur wła -

sności (wspólnoty i spółdzielnie). 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: ZAGADNIENIA SYSTEMOWE: BOGACI KONTRA BIEDNI, WALKA O SWOJE, KONSUMPCJONIZM, BYLEJAKOŚĆ:

1085–1136]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: CO POWINNIŚMY ZMIENIAĆ?: 1137]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: DWANAŚCIE KONIECZNOŚCI ŚWIATA: 1146]

373373



IV.2. Wybrane zagadnienia społeczne.

RÓWNOUPRAWNIENIE PŁCI

1006
 

Rolą mężczyzny przewidzianą przez Stwórcę dla mężczyzny jest być

mężczyzną. Rolą kobiety przewidzianą przez Stwórcę dla kobiety jest być kobietą.

Powyższe, ze względu na oczywiste równouprawnienie płci, można jeszcze przeka-

zać w drugi, równouprawniony sposób:

Rolą kobiety przewidzianą przez Stwórcę dla kobiety jest być kobietą.

Rolą mężczyzny przewidzianą przez Stwórcę dla mężczyzny jest być mężczyzną.

1007 Nie ma innej możliwości przedstawienia roli kobiety i mężczyzny. Oczywiście,

kobieta w niektórych sytuacjach może również pełnić rolę mężczyzny, jak szczegól -

nie wtedy, kiedy jest samotną matką wychowującą dziecko; również mężczyzna

w podobnych okolicznościach czasami musi pełnić rolę kobiety. Prawidłowo rozu -

miane równouprawnienie płci powinno służyć niedyskryminowaniu z uwagi na

płeć, a nie realizacji pomysłu, aby kobieta miała przestać być kobietą, a zaczęła

być mężczyzną lub na odwrót . Nie można na siłę narzucać ani kobietom, ani męż -

czyznom, jaka ma być ich rola społeczna. Nie można występować przeciw naturze,

bo to się nigdy nie uda. 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: TOŻSAMOŚĆ PŁCIOWA. AKAPITY: 968–969]

1008 Chcąc wprowadzać zmiany w zakresie równouprawnienia, należy najpierw za -

pytać same kobiety, czy chcą pozbawiać się tradycyjnie przypisanych im przez

Stwórcę cech, jak możliwość urodzenia potomstwa i wychowywania go, tworząc

wspaniałe miejsce do rozwoju rodziny zwane domem. Mężczyzna nie jest w stanie

np. urodzić dziecka, czy więc przez to ma się czuć dyskryminowany i żądać od ko -

biet równouprawnienia? 

1009 Nie należy na siłę i wbrew naturze tworzyć t w. parytetów, sztucznie określają -

cych, ile procent osób danej płci ma się znaleźć na listach wyborczych, ma wejść do

parlamentu, zasiadać we władzach urzędów, organizacji itd. Można oczywiście

w
 

każdej strukturze zarezerwować część miejsc dla kobiet czy mężczyzn, ale nie po -

winno się to odbywać „z ideologicznego automatu” poprzez opacznie pojmowaną

374374



potrzebę emancypacji i równouprawnienia kobiet. Kobiety muszą mieć równe z męż-

czyznami, pełne prawo do godnego życia w każdej sferze istnienia,  ale życia zgodne-

go wyłącznie ze swoimi potrzebami i wyborem, a nie z potrzebami najgłośniej krzy -

czącej jedynie wąskiej grupy kobiet o cechach w większości, o ile nie całkiem mę -

skich, to najwyraźniej bardziej męskich niż kobiecych. 

1010 Kobieta musi pozostać kobietą, inaczej straci swój czar i urok w oczach męż -

czyzn, w następstwie czego sama zwiędnie, a przy okazji … gatunek ludzki wymrze.

Czy tego chcemy? Jeżeli niewielkie grupki współczesnych kobiet „megaemancypan -

tek” ciągnie w stronę przejmowania naturalnej roli społecznej mężczyzn, to niech nie

chcą na siłę „uszczęśliwiać” równocześnie tysięcy, milionów czy ostatecznie miliar -

dów wszystkich innych kobiet świata, ale lepiej niech zmienią swoją płeć [967]. Nie

będzie wówczas niezgodności tego, co się głosi, z tym, kogo się reprezentuje. (Cał-

kiem serio. Zmiana nie musi być stricte na płeć męską. Światowa psychiatria/ psychologia de -

finiuje już wiele rodzajów płci). A skoro mowa o równouprawnieniu, to i na odwrót.

Tyle tylko, że akurat mężczyźni „emancypanci” nie walczą o dostęp do kobiecych

praw, zawodów i „funkcjonalności” dla wszystkich mężczyzn, a wykazując więcej

cech kobiecych, stają się w sposób naturalny, po prostu „kobietami w męskiej

skórze”.

1011 Niektóre prawa, pomimo niewątpliwie dobrych u źródła intencji ich twórców

mogą być kuriozalne i wprowadzane wyłącznie z obawy o � . „przestrzeganie po-

prawności politycznej”. Nie powinno wymagać się od kobiet, aby wykonywały za -

wody, w wykonywaniu których nie czują się dobrze. Aby być szczęśliwą kobietą,

zdecydowanie nie trzeba być kobietą-politykiem, kobietą-żołnierzem/ komandosem,

kobietą-górnikiem, kobietą-bokserem czy kobietą-grabarzem. Tak samo mężczyzna

nie potrzebuje do szczęścia być mężczyzną-kosmetyczką, mężczyzną-położną czy

mężczyzną-babysi�eką. Wystarczy zdrowy rozsądek w planowaniu praw dla swojej

społeczności i słuchanie natury. Niech zapewnione są mądre podstawy prawne

w
 

ustawodawstwie każdego państwa, ale niech życie społeczne toczy się według

swojego naturalnego rytmu i nie będzie przeregulowywane w żadną stronę.

1012 Jeżeli kobieta chce być politykiem, to niech będzie – świetnie. Ale nie dlatego, że

ktoś na siłę, mając potrzebę zrealizowania parytetu, wprowadzi ją do parlamentu, ale

dlatego, że po pierwsze, chce tym politykiem być, po drugie, ma do powiedzenia coś,

co ludzie będą w stanie docenić, a po trzecie, będzie miała chęć i siłę walczyć, aby zo-

375375



stać usłyszaną, tak samo jak walczyć o wyborców muszą również mężczyźni. A jeżeli

kobieta nie będzie miała siły i chęci walczyć tam, gdzie nie czuje się, że być powinna,

to niech pozostanie cudowną naturalną kobietą, nie starając się na siłę robić coś, co

jest sprzeczne z jej naturą. Te kobiety, które są w stanie być politykami, tymi polity -

kami są i doskonale pokazują światu, że potrafią to świetnie robić bez żadnego

sztucznego, parytetowego wsparcia.

1013 Kobiety powinny mieć wpływ na rządzenie swoimi społecznościami i mają

wpływ, co więcej – mają wpływ w sposób całkowicie naturalny. Sam Stwórca tak za -

planował rolę kobiet, żeby wpływ ten miał miejsce poprzez współpracę z mężczyzną

w trakcie ich wspólnego życia. Nie bez powodu mówi się, że to kobiety rządzą męż -

czyznami i ich decyzjami. I cóż jest bardziej pięknego zarówno dla samych kobiet, jak

ich mężczyzn, niż wzajemne uzupełnianie się? Stwórca sam wie najlepiej, jak nasz

świat powinien wyglądać. Nie zepsujmy tego! 

1014 Jeżeli w krajach muzułmańskich kobiety nie czują się dyskryminowane w sto -

sunku do mężczyzn i dobrze się czują w dotychczasowej, tradycyjnej roli żon i ma -

tek, to nikt nie ma prawa narzucać im swojego sposobu życia tylko dlatego, że w in -

nych społeczeństwach, np. cywilizacji zachodniej, funkcjonuje to inaczej. Jeżeli nato -

miast jednak kobiety muzułmańskie czują się dyskryminowane w dostępie do praw

człowieka, jeżeli czują się źle wobec blokowania im dostępu do edukacji, praw pu -

blicznych, praw wyborczych, do odpowiednich według nich sposobów modlitwy

itd., to jak najbardziej powinny same się zorganizować i zacząć walczyć o równe dla

siebie prawa, tak jak ponad wiek temu słusznie uczyniły to kobiety na Zachodzie. 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: 1137.3]

MANIPULACJA RELIGIJNA 

1015 Zdecydowana większość religii i Kościołów świata wykorzystuje manipulację

religijną w celu uzależniania od siebie ludzi: jednostek, a następnie całych społeczno -

ści i społeczeństw. Umiejętnie wykorzystując słabości psychiki ludzkiej, prowadzą

do uzyskania przez osobę manipulowaną głębokiego przeświadczenia (ostatecznie

całkowicie bezwarunkowego), że to wyłącznie one są dostarczycielem „jedynie

prawdziwej i słusznej” religii oraz to nikt inny, niż wyłącznie one, zapewniają bezpo -

średni dostęp do najwyższej osoby Boga. To również posłuszna wiara w podawane

przez ich religię informacje ma umożliwiać człowiekowi poprawę swojego losu,

376376



zdrowia czy uzyskanie wiecznego przedłużenia swojego życia, po – jak religie te za -

pewniają swoich wiernych – jedynie fizycznej śmierci ciała, lub uzyskanie lepszego

wcielenia w kolejnym życiu. 

1016 Często również wiara w danego Boga – np. w Jahwe w judaizmie, Chrystusa

w
 

chrześcijaństwie czy Allacha w islamie – ma być jedynym sposobem na uniknięcie

przerażającej kary po śmierci – kary wiecznych ogni piekielnych dla duszy tego czło -

wieka za popełnienie przez niego czynów wskazanych wcześniej przez te religie jako

zabronionych, �w. „grzechów” wobec Boga. 

1017 Chrześcijaństwo idzie jednak jeszcze dalej niż judaizm czy islam, dochodząc do

wręcz czystego absurdu, obciążając � . „grzechem pierworodnym” nie tylko tych,

którzy postępują sprzecznie z ustalonym przez tę religię prawem, ale bez wyjątku

wszystkich ludzi! Nie będzie miało żadnego znaczenia, że drobiazgowo wypełniasz

wszystkie nakazy i zakazy moralno-etyczne chrześcijaństwa nawet znacznie bardziej

skrupulatnie, niż sami chrześcijanie – jeżeli bowiem nie uwierzysz przy tym w chrze-

ścijańskiego boga, Chrystusa i tak nie unikniesz kary obiecanych przez niego wiecz -

nych ogni piekielnych dla twojej duszy. Nie pomoże ci nawet to, że jesteś, wydawa -

łoby się „czystym” i zupełnie niewinnym noworodkiem – jeżeli nie przyjmiesz wiary

w Chrystusa (co w Kościele rzymskokatolickim odbywa się poprzez � . chrzest ni-

czego nieświadomych niemowląt) – już szykuj się, bezbożniku, na chrześcijańskie

wieczne ognie piekielne!

1018 Sprawdźmy, czy nie można jednak pójść jeszcze dalej? Otóż można, człowiek

potrafi. Główny i największy Kościół chrześcijaństwa, Kościół rzymskokatolicki, sam

przypisał sobie prawo wymazania ludziom „winy” (odpuszczenia) stworzonych/

wyimaginowanych przez swoją religię, „grzechów” wobec Boga. Uniknięcie wyjąt -

kowo okrutnej dla człowieka wiecznej kary piekielnej dla duszy możliwe jest więc

już nie tyle dla tych, którzy pokornie uwierzą w chrześcijańskiego boga – Chrystusa,

ale wyłącznie dla tych, którzy dodatkowo jeszcze uwierzą w sam Kościół rzymsko -

katolicki, jako reprezentujący tego boga na ziemi, i co najważniejsze, będą ten Ko -

ściół, jako fizyczną strukturę (organizację) wspierać. [ZOBACZ RÓWNIEŻ: 348]

1019 Dokonywane w ten sposób przez instytucje religijne uzależnianie od siebie ludzi

nakierowane jest wprost na uzyskiwanie od nich długotrwałych korzyści, w tym ko -

rzyści majątkowych, służących tak finansowaniu bieżącej działalności, jak i rozwojo -

377377



wi prowadzonego procederu. W przypadku Kościoła rzymskokatolickiego działal -

ność ta na przestrzeni wieków umożliwiła zgromadzenie przez ten Kościół gigan -

tycznego majątku oraz zdobycie całkowitego nadzoru nad świecką władzą politycz -

ną [562–564]. Osiągane korzyści majątkowe hierarchom – arystokracji – tego Kościoła

przez wieki służyły prowadzeniu wyjątkowo wystawnego trybu życia, pozostając

w
 

rażącej sprzeczności z głoszonym przez ten Kościół oficjalnie przekazem, na pod -

stawie którego prowadzone było, i nadal jest, uzależnianie wiernych.

1020 Dodatkowo, przede wszystkim w przeszłości, ale również i w wielu miejscach

świata dzisiaj, uzależnianie ludzi od poszczególnych Kościołów i religii (obecnie naj -

częściej w przypadku islamu) umożliwia sterowanie zachowaniami jednostek całko -

wicie zgodnie z wolą instytucji/ grup dokonujących manipulacji. Przykładem niech

będzie proceder samowysadzania się w powietrze fanatycznych muzułmanów, pra -

gnących zabić w ten sposób jak największą liczbę „niewiernych”, mając nadzieję na

natychmiastowe znalezienie się w obiecanym im przez ich religię boskim raju, czy

prowadzenie muzułmańskiej zbrojnej totalnej wojny religijnej (ISIS). Przykładem

z drugiej strony, niech będą wojny prowadzone przez chrześcijaństwo pod sztanda -

rem wiary w Chrystusa, wspominając choćby najkrwawsze: wyprawy krzyżowe,

eksterminację Indian czy wojnę trzydziestoletnią. Wszystkie te akty/ działania były,

są i w przyszłości niestety zawsze mogą być uzasadniane przez religijnych prowody-

rów, koniecznością realizacji nakazów religijnych.

1021 Manipulacje dokonywane przez religie i ich Kościoły na osobach dorosłych, o ile

są prowadzone za zgodą (choćby domniemaną) tych osób i nie prowadzą następnie

do łamania prawa,  są dopuszczalne – nie można bowiem próbować zakazywać oso -

bie dorosłej, mającej wolną wolę, dobrowolnego poddania się wpływowi jakiejkol -

wiek ideologii.

1022 Zdecydowanie jednak niedopuszczalna jest manipulacja przy użyciu religii

prowadzona przez poszczególne Kościoły i organizacje wobec osób nieletnich,

w
 

tym przede wszystkim wobec małych dzieci. Wszelkie próby takiej manipulacji

prowadzącej do uzależnienia w jakikolwiek sposób od siebie dzieci, wszędzie na

świecie powinny zacząć być traktowane jako PRZESTĘPSTWO i powinny

podlegać karaniu na równi z innymi czynami zabronionymi popełnianymi

 
przez dorosłych wobec nieletnich.

378378



1023 Dziecko nie jest w żaden sposób w stanie obronić się przed przekazywaną mu

ideologią i nie jest w stanie samodzielnie dokonać żadnej jej obiektywnej oceny.

Wszystkie podawane dziecku przez poszczególne Kościoły i organizacje religijne in -

formacje jako „pewne i prawdziwe”, przyjmowane są przez psychikę dziecka z cał -

kowitą ufnością i bez żadnych oporów, powodując ukształtowanie dziecięcej świa -

domości zgodnie z zamiarem Kościoła/ organizacji dokonujących z premedytacją ta -

kiej manipulacji.

1024 Kościół rzymskokatolicki w krajach, w których ma dominującą pozycję religijną,

poprzez swój lobbing, powprowadzał do przepisów praw państwowych zapisy, że,

np. skoro rodzice mają prawo do religijnego wychowania dzieci, to Kościół ten ma

prawo prowadzenia dla nich zorganizowanych lekcji religii – i to jeszcze w publicz -

nych szkołach i przedszkolach, w ramach normalnego rozkładu zajęć, za pieniądze

publiczne – sam opracowuje program nauczania i sam wyznacza nauczycieli (np.

Konkordat z 1993 r. pomiędzy Państwem Polskim, a Watykanem, art.12).  

1025 Głównym problemem w tym przypadku (Polska) nie jest fakt, że nauczyciele re -

ligii rzymskokatolickiej wyznaczani uznaniowo przez biskupów tego Kościoła otrzy -

mują wynagrodzenia ze środków publicznych za naukę tak naprawdę „religijnych

dyrdymałów” – bo/ skoro małe dziecko nie jest w stanie niczego z tego nauczania

zrozumieć. (Lekcje religii zajmują w programie nauczania dzieci w wieku 6–10 lat ok.

10% całości czasu ich edukacji plus 2 razy w tygodniu narzucona msza w kościele).

Głównym problemem nie jest również fakt, że dzieci nieuczęszczające na lekcje reli -

gii (innych wyznań bądź ateiści) bardzo często muszą lekcje religii rzymskokatolic -

kiej przeczekiwać w świetlicach, a niemal zawsze są w jakiś sposób stygmatyzowane

i wykluczane przez dzieci rzymskokatolickie ze wspólnoty klasowej, co pozostaje

głęboką raną na ich psychice, a później psychiczną blizną na całe życie.

1026 Największym problemem jest natomiast fakt, że Kościół rzymskokatolicki w Pol-

sce, powołując się na uniwersalne prawo rodziców do wychowywania swoich dzieci

(w tym momencie: prawo do wychowania religijnego), chce tychże rodziców w cię -

żarze nauczania „wyręczyć”, samemu chcąc to nauczanie prowadzić w szkołach

i
 

przedszkolach (!) publicznych, pozbawiając jakiejkolwiek kontroli nad programem

nauczania władze świeckie, publiczne, zmuszone do finansowania tego procederu. 

1027 Po co taka „dobroduszna” chęć systemowego wyręczenia rodziców w opiece

nad ich dziećmi? O co w tej kościelnej chrześcijańsko-rzymskokatolickiej „pomocy”

379379



tak naprawdę chodzi? Chodzi oczywiście wyłącznie o trzymanie kontroli, by nie rzec

– ścisłej kontroli – nad całym procesem manipulacji małych dzieci. Nauczanie to ma

bowiem nie tyle nauczyć dziecko w wieku od 3 do 10 lat jakichkolwiek informacji na

temat takiej czy innej religii, bo tych informacji można przecież bardzo szybko na -

uczyć dziecko starsze, co głęboko wryć się symbolami w psychikę świadomą, ale

i
 

przede wszystkim podświadomą małego dziecka i pozostać już w niej do śmierci

tego człowieka.

1028 Religijne zaprogramowanie umysłu małego dziecka służy wyłącznie temu, by

człowiek ten, jako dorosły – bojąc się obiecanej mu (między wierszami lub wprost)

„nieuchronnej” kary Boga – wspierał i wespół z innymi pomagał poszerzać wpływy,

władzę i dobrobyt „swojej” organizacji, „swojego” Kościoła. I oczywiście, aby dalej

infekował już przecież „całkowicie dobrowolnie” wyznawanymi przez siebie religij -

nymi „prawdami” innych, w tym swoje dzieci i wnuki, z milczeniem przyzwalając

na taką samą manipulację kolejnych pokoleń dzieci. Wyłącznie temu służy zorgani -

zowane nauczanie religii małych dzieci. Wszędzie na świecie.

1029 Szczególnym cynizmem w opisanej wyżej sytuacji jest powoływanie się przez

Kościół rzymskokatolicki na prawo rodziców do religijnego wychowywania swoich

dzieci w sytuacji, kiedy rodzice ci, sami będąc dziećmi, byli poddawani wcześniej ta -

kiej samej planowej manipulacji prowadzonej przez ten sam Kościół. Jest więc rzeczą

oczywistą, że będą chcieli przekazywać swoim dzieciom swój światopogląd, uzyska -

ny jednakże właśnie w wyniku procederu zorganizowanej, zamierzonej manipulacji

tego Kościoła (czy posiłkując się współczesną terminologią polskiego Urzędu Ochro -

ny Konkurencji i Konsumentów – w wyniku procederu nieuczciwej praktyki rynko -

wej). 

[ZOBACZ RÓWNIEŻ:
 

MANIPULACJA PSYCHIKĄ LUDZKĄ – RELIGIJNE PRANIE MÓZGÓW. AKAPITY: 748–752]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: „INFEKCJA RELIGIJNA”. AKAPITY: 700–701]

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: 351]

1030 O ile z zarzutu manipulacji prowadzonej na osobach dorosłych Kościoły mogą

próbować się bronić tłumaczeniem braku posiadania przez nie zamiaru doprowa -

dzenia do uzależnienia od siebie osób manipulowanych, o tyle w przypadku dzieci,

sprawa zamiaru uzależnienia ich od siebie w celu przyszłego osiągania wszelkich ko-

rzyści, biorąc pod uwagę słabość i naiwność psychiki dziecka, nie podlega żadnej

wątpliwości.

380380



1031
 

Mając na uwadze najwyższą potrzebę ochrony dzieci jako jednostek

najsłabszych oraz poszanowanie ich praw jako pełnoprawnych członków

wspólnoty ludzkiej, Kościół Radości ISTNIENIA  domaga się wprowadzenia w każdym

społeczeństwie wspólnego świata człowieka, ograniczenia przekazu religijnego

kierowanego do dzieci poniżej 12 roku życia, ograniczając w ten sposób

możliwość poddawania małych dzieci manipulacji o charakterze religijnym.

1032 Każdy człowiek powinien mieć prawo do kształtowania swojego życia zgodnie

ze swoją wolą. Dotyczy to również dziecka, jako człowieka znajdującego się w okre -

sie rozwoju, w którym powinien podlegać on szczególnej ochronie. Skażanie umysłu

dziecka wszelką ideologią wyrastającą z religijnych przesądów, a tym bardziej

z przesądów i religijnych wartościowań ze sobą sprzecznych, jest działaniem wrogim

wobec tego dziecka (jak również wrogim wobec całej społeczności Ziemi), bowiem

skaża jego umysł nieobiektywnym, wycinkowym, fałszywym wartościowaniem

świata. 

1033 Wyznawana religia we współczesnym wspólnym świecie człowieka przestała już

(przestaje) pełnić rolę wyznacznika przynależności plemiennej czy społeczno-narodowej.

Dlatego też, przekazywane dziecku przez rodziców: język, kultura czy praktyczna tradycja

obrzędowa – tak, jak najbardziej, jako piękne dziedzictwo różnorodności świata otrzymy -

wanego od Boga. Ale nie przekazywane przez fanatycznych religijnych fundamentalistów,

sztywne i wrogie człowiekowi oraz sobie nawzajem, religijne ideologie!

1034 Największe dzisiaj religie świata nie są zbiorami różnorodnych, naturalnych, prak -

tycznych ludzkich wierzeń i obrzędów, a są sztucznie wytworzonymi przez różnych reli -

gijnych „myślicieli” zbiorami pożądanych przez nich reguł zachowań „wobec Boga”. Są

czysto koncepcyjną teorią (szczególnie religie rodziny judaizmu), rozbudowywaną następ -

nie przez pokolenia – tworząc sobą ostatecznie przede wszystkim religijną ideologię. Nie

ma jednak nic gorszego dla naszego wspólnego świata niż sprzeczne ze sobą i wrogie sobie

religijne ideologie, których głównym zadaniem jest ciągłe jątrzenie [894–896], a najwidocz-

niejszym efektem ich istnienia są obserwowane wokół głębokie religijno-ideologiczne po -

działy świata.

1035 Każdy człowiek powinien mieć prawo do  świadomego  wyboru religii, którą

chce wybrać, jako przybliżającą mu wspólnego Boga. Równocześnie też każdy czło -

wiek musi mieć prawo do odrzucenia religii, jeżeli uzna, że jest mu ona w życiu nie -

381381



potrzebna. Należy wspólnie zadbać, by prawa te – szczególnie prawa dziecka – nig -

dzie na świecie nie były już dłużej gwałcone przez zorganizowane grupy religijnych

fanatyków występujących przeciw naszemu wspólnemu dobru.

1036 Szczegóły zmian prawnych powinny zostać opracowane przez ustawodawstwa

poszczególnych krajów z ewentualnym – choć wybitnie sporadycznym – uwzględ -

nieniem specyficznych i „niezwykle istotnych” dla poszczególnych religii, ich indy -

widualnych cech. Poniższe zalecenia mają charakter ramowy.

1037
 

W każdym społeczeństwie powinien obowiązywać ZAKAZ ZORGANIZO-

WANEGO, zbiorowego lub indywidualnego NAUCZANIA RELIGII DLA DZIE -

CI PONIŻEJ 12 ROKU ŻYCIA . Zakaz ten powinien obejmować nauczanie dowolnej re -

ligii lub filozofii religijnej w sposób zorganizowany, we wszystkich szkołach publicznych,

prywatnych i innych oraz organizowanie przez poszczególne Kościoły, związki wyznanio -

we, organizacje religijne, osoby prywatne itp.  wszelkich lekcji religii lub cyklicznych spo -

tkań przeznaczonych dla dzieci, podejmujących jakąkolwiek tematykę religijną. Dopusz -

czalne powinno być jedynie organizowanie dla dzieci sporadycznych spotkań o charakterze

religijnym, szczególnie, jeżeli wynikają one z ważnych dla poszczególnych religii świąt

(2–3 w ciągu roku).

Rodzice lub opiekunowie prawni dzieci powinni móc bez żadnych ograni -

czeń nauczać swoje dzieci w każdym wieku, dowolnej religii, ale czynić to

w sposób indywidualny. Dzieci poniżej 12 roku życia powinny móc uczestniczyć, pod

opieką rodziców czy opiekunów prawnych lub wyznaczonych przez nich dorosłych opie -

kunów, we wszelkich zbiorowych formach wyrażania kultu oraz wszelkich świętach reli -

gijnych i kościelnych.

Dzieci w wieku 3–12 lat nie powinny być obiektem jakichkolwiek rytuałów

religijnych dokonywanych na ich osobie, chyba że zagrożone jest ich zdrowie

lub życie.

1038 Należy wprowadzić zakaz kierowania do dzieci poniżej 12 roku życia wszelkich

przekazów w formie: książek, bajek, kreskówek, komiksów, gier, produkcji elektronicznych

oraz innych, zawierających propagowanie w sposób uprzywilejowany jakiejkolwiek jed -

nej religii lub jej elementu. Wszelkie przekazy tego typu powinny zawierać, oprócz od -

niesień do danej religii, odniesienia również do co najmniej dwóch innych, spośród czte -

rech największych w danym momencie religii światowych (obecnie: chrześcijaństwo, is -

lam, hinduizm, buddyzm), w żaden sposób nie faworyzując żadnej religii lub jej odmia -

ny. 

382382



Wszelkie inne medialne produkcje: filmowe, radiowe itp., zawierające treści religij -

ne, nie powinny być kierowane do dzieci poniżej 12 roku życia. Jeżeli z jakichś względów

nie jest to możliwe, przekaz taki powinien być opatrzony możliwie zrozumiałą dla dziec -

ka informacją od nadawcy – równocześnie pisemną oraz słowną – że przedstawiana reli -

gia jest jedynie jedną z wielu równoprawnych religii praktykowanych na świecie. 

1039
 

Po ukończeniu 12 roku życia możliwe powinno być uczestnictwo dzieci w dowol -

nych spotkaniach religijnych, w tym lekcjach religii i spotkaniach organizowanych dla

nich przez poszczególne Kościoły i organizacje religijne, w tym uczestnictwo przez nie

w
 

rytuałach religijnych, zgodnie ze swoją wolą.

1040 Należy zakazać organizacjom religijnym i Kościołom, organizacji i prowadzenia dla

dzieci pomiędzy 3–12 rokiem życia szkolnictwa powszechnego, przedszkoli oraz sierociń -

ców itp. Wyjątkiem powinny być hospicja, a także sytuacje, kiedy na danym obszarze to

jedynie organizacje religijne (a nie państwo czy świeckie szkolnictwo prywatne), są

w stanie zapewnić dzieciom podstawową edukację i opiekę. W przypadku szkolnictwa po -

wszechnego państwowego i prywatnego, w każdym momencie należy zwracać uwagę,

aby szkolnictwo to pozostawało neutralne światopoglądowo w rozumieniu neutralności

wobec religii.

1041 Po ukończeniu 12 roku życia dzieci w trybie szkolnictwa powszechnego poniżej uni -

wersyteckiego powinny mieć dostęp do równego poznania nie mniej niż pięciu najwięk -

szych religii/ filozofii świata oraz podstawowych zagadnień etyki i filozofii świeckiej.

Wiedza ta będzie miała za zadanie m.in. pomóc młodemu człowiekowi wybrać w przy -

szłości dla siebie tę religię, która najbardziej będzie mu odpowiadać, lub pozwoli mu od -

rzucić wszystkie religie, jako niespełniające jego oczekiwań (wolnej jednostki ludzkiej ,

mogącej dowolnie wybrać swoją przyszłość ). Jeżeli młody człowiek wybierze religię prak -

tykowaną przez swoich rodziców, to uczyni to zgodnie ze swoją wolą jako wolny i dojrza -

ły człowiek, a nie jako efekt prowadzonej przez dorosłych z premedytacją na nim, jako

dziecku, zorganizowanej, religijnej manipulacji.

1042 Każdy człowiek, który uzna, że podlegał lub podlega w życiu jakiejkolwiek ma -

nipulacji, w tym manipulacji religijnej, która mogła/ może w jego odczuciu nosić zna-

miona przestępstwa, ma pełne prawo do zgłoszenia tego faktu odpowiednim orga -

nom ścigania zgodnie z przepisami obowiązującymi w swoim kraju. Każdy czło -

wiek, który ma jakiekolwiek poczucie niesprawiedliwości, może również wystąpić

383383



do sądu powszechnego z powództwa cywilnego z żądaniem naprawienia przez

sprawcę wyrządzonej mu jego zdaniem krzywdy/ szkody.

1043 Bez wyraźnego i zdecydowanego, szerokiego oddolnego sprzeciwu, społeczeń -

stwa nie będą w stanie uzyskać szybkiej zmiany stanu prawa tak rażąco krzywdzące-

go nie tylko dzieci, ale całe następne pokolenia mające tworzyć te społeczeństwa

i
 

wspólny świat człowieka w przyszłości. Opór poszczególnych instytucji kościelno -

-religijnych przyzwyczajonych do tego, co według nich całkowicie „im się przecież

należy”, będzie bowiem w każdym przypadku tak silny, że politycy, obawiający się

przeciwstawiania instytucjom religijnym, nie będą w stanie tego prawa zmienić.

PRAWO I WYMIAR SPRAWIEDLIWOŚCI

1044 Kościół Radości ISTNIENIA traktuje prawa jednostki do bezpieczeństwa i do wolno -

ści, jako dwa najważniejsze prawa człowieka będące podstawą możliwości budowa -

nia przez każdego z nas szczęśliwego i spełnionego życia. W związku z tym propo -

nujemy rozwiązanie systemowe (Nowy Kodeks), które bez względu na region świata

może posłużyć poprawie funkcjonowania systemu wymiaru sprawiedliwości oraz

przyczyni się do zaoszczędzenia przez państwa wymiernych środków, możliwych

następnie do wykorzystania w bardziej przydatny dla ich społeczeństw sposób. 

1045 Aby właściwie zrozumieć podejście filozofii Ra’i do systemu wymiaru sprawiedliwo -

ści, należy najpierw zdefiniować, czym faktycznie jest „kara”/ „karanie”.

Kara w praktyce rozumienia większości dzisiejszego świata człowieka nie jest już ar -

chaiczną, pierwotną, spontaniczną chęcią ukarania przestępcy, nie jest aktem indywidual -

nej czy zbiorowej zemsty. Nie chodzi już nam dzisiaj przecież o to, by mścić się na prze -

stępcy za popełnione przez niego czyny, zabijając go, torturując lub zadając mu jakieś

szczególne fizyczne czy psychiczne cierpienie i ból. Chodzi nam przede wszystkim o to, by

jedynie poniósł on społecznie akceptowalną odpowiedzialność za swoje czyny, a następnie

nie popełniał już złych czynów ponownie.

To oczekiwane przez nas poniesienie odpowiedzialności przez przestępcę jest, choć

uwspółcześnioną, to wciąż naturalną potrzebą rozliczenia zaistniałych krzywd – i wynika

z bezwarunkowej dla człowieka, bo umocowanej w Naturze, potrzeby energetycznego zbi -

lansowania zaistniałych stanów. Po jednej stronie równania jest przestępca, który łamie

ustalone demokratycznie prawo, a po drugiej stronie równania jest społeczeństwo, które

384384



przez instytucje państwa, w swej reakcji wymuszonej akcją przestępcy, nie tyle go karze,

co wymierza mu swoją społeczną sprawiedliwość [137]). 

1046
 

Kara/ karanie nie jest więc samym „aktem kary” – w rozumieniu chęci nieproporcjo -

nalnie wysokiej zemsty okrutnego władcy za jakieś przewinienia wobec niego (czy zemstą

mściwego Boga takiej lub innej religii) – a jest naturalną koniecznością, „fizyczną właści -

wością” naszej rzeczywistości.
 

Jest społecznym zachowaniem człowieka wymuszonym

prawami natury (równowaga energetyczna). W tym momencie powstaje jednak „zgrzyt”

znaczeniowy – problem wynikający z nazewnictwa, związany właśnie z prawidłowym

zrozumieniem zagadnień „kary” i „karania”, w tym również „kary śmierci”. 

Z tego to powodu Kościół Radości ISTNIENIA zastępuje dotychczas używane terminy

„kara”/ „karanie” czy „kara śmierci”, nazwami bardziej odpowiadającymi stanowi fak -

tycznemu. Zmiana nazewnictwa (i tym samym łatwiejsze zrozumienie zagadnienia)

z pewnością również pomoże nam wszystkim inaczej podejść do problemu „kary” śmierci.

Używamy następujących terminów (choć dla zapewnienia czytelności tekstu, użycie ich

jest tu wymienne):

• bilans winy, bilans = kara, kara więzienia; 

• bilansowanie winy = karanie; 

• system bilansowania win = system karania; 

• bilans ostateczny = kara śmierci.

Prawidłowo skonstruowany system bilansowania win musi posiadać cztery

cechy (ważna jest kolejność): 1.  Dawać poczucie społecznej sprawiedliwości.

2. Być skuteczny. 3. Obciążać społeczeństwo jak najniższymi kosztami swojego

funkcjonowania. 4. Być możliwie humanitarny.

1047 Ustalany demokratycznie system wymiaru sprawiedliwości, w każdym pań -

stwie świata powinien służyć w pełni jego społeczeństwu – walce z przestępczością

pospolitą oraz dodatkowo bezpieczeństwu funkcjonowania samego państwa. Jed -

nostki tworzące społeczeństwo muszą być dyscyplinowane do przestrzegania ustalo -

nych w tym społeczeństwie praw, a w sytuacji nieprzestrzegania przez nie tych

praw, odpowiednio upominane, a następnie karane (bilansowane). Za wykroczenia

powinna być wymierzana kara (bilans) pieniężna z możliwością jej zamiany, na

wniosek jednostki, na więzienie, lub powinny być wymierzane do wykonania prace

społeczne. Z kolei za każde przestępstwo, nawet najdrobniejsze, powinna być wy -

mierzana bezwarunkowo kara (bilans) więzienia oraz ewentualnie kara (bilans) pie -

niężna. Każdy też powinien mieć prawo do sprawiedliwego oraz możliwie szybkie -

go procesu.

385385



1048 Ostrzeżenie/ kara, aby były skuteczne – czyli odstraszały jednostki od chęci po -

pełniania przestępstw – powinny być dla sprawców przestępstw dotkliwe. W więk -

szości dzisiejszych systemów prawnych nie są one jednak ani dotkliwe, ani tym sa -

mym odpowiednio skuteczne. Dotkliwość ostrzeżenia/ kary nie może polegać na

brutalnym traktowaniu przestępcy (przemoc fizyczna/ psychiczna), dlatego wszę -

dzie tam, gdzie są jeszcze stosowane kary/ tortury cielesne lub tortury psychiczne

(np. zakaz snu, wielogodzinne przesłuchania itp.) powinny zostać one zakazane.

Istotne jest, że długość odbywanej kary więzienia nie stanowi należytej dolegliwości

dla przestępcy. Po pewnym czasie przyzwyczaja się on bowiem do więziennego ryt -

mu w każdym wymiarze, również społecznym, i zaczyna traktować więzienie jako

swoje nowe środowisko życia, posiadając nowych przyjaciół i czasem wygody po -

równywalne z tymi, które może mieć na wolności (czy nawet wyższe).

1049 Coraz częściej na świecie cykl kontaktu kryminalisty z wymiarem sprawiedliwo-

ści zaczyna wyglądać mniej więcej tak: 1.  Przestępca nie obawia się popełniać prze -

stępstw z powodu oczywistej, tylko częściowej ich wykrywalności przez organa ści -

gania oraz z powodu mało dotkliwych kar za ich popełnianie. 2.  Więzienia zaczynają

być przepełnione, bo pojawia się coraz więcej amatorów „łatwego przestępczego za -

robku”, zawierających przy okazji nowe, przestępcze znajomości. 3.  Z powodu braku

środków na utrzymanie tylu skazanych sądy zaczynają wydawać coraz niższe wyro -

ki – dla części przestępców wymierzane są kary w zawieszeniu, czasem nawet kilka -

krotnie, pomimo ich recydywy, lub sądy wręcz uniewinniają przestępców, powołu -

jąc się na rzekomą „niską szkodliwość społeczną” popełnianego przez nich czynu.

I koło tego ponurego, samonapędzającego się cyklu, zamyka się, powodując, że

w tak ułomnie funkcjonującym systemie wymiaru sprawiedliwości uczciwa jednost -

ka, jako potencjalny cel przestępstwa, absolutnie nie może czuć się bezpieczna, a po

zajściu przestępstwa, nie może liczyć na oczekiwaną ani przez nią ani przez społe -

czeństwo, choćby umowną sprawiedliwość.

1050
 

Ogólną zasadą zmian proponowanych w Nowym Kodeksie jest to, że długość

zasądzanego bilansu winy (kary więzienia) zostaje znacznie obniżona, natomiast

zaostrzeniu ulega sposób odbywania kary, czyniąc z zasądzanego bilansu element

wysokiej uciążliwości dla psychiki więźnia, mając go skutecznie zniechęcić

 
do ponownego łamania prawa.

386386



1051
 

Kara (bilans winy) za popełnione pierwsze przestępstwo jednostki powinna służyć do

dania jej wyraźnego ostrzeżenia. Dlatego pierwsze przestępstwo powinno być karane

(bilansowane) karą znacznie krótszą niż kolejne  – bilans winy (kara więzienia) po -

winien wynosić: 3–90 dni za drobne przestępstwa, 3–18 miesięcy za przestępstwa średniej

wagi, 1,5–4 lat za przestępstwa średnio ciężkiej wagi, 4–12 lat za przestępstwa najcięższe.

Kolejne, świadome popełnienie dowolnego przestępstwa w okresie do 25 lat od

zakończenia odbywania poprzedniego bilansu, traktowane powinno być jako re -

cydywa i powinno być karane zastosowaniem poziomu kary o jeden stopień

wyższej niż poprzednim razem .
 
(Przestępca skazany poprzednio na, np. 30 dni bilan -

su, przy kolejnym popełnieniu czynu o tej samej wadze, podlega już karze nie 3–90 dni,

a 3–18 miesięcy. Jeżeli z kolei popełni czyn zagrożony karą, np. 1,5–4 lat, z uwagi na po -

zostawanie w recydywie otrzymuje bilans o poziom wyższy, czyli 4–12 lat. Jeżeli zaś po -

pełni czyn zagrożony karą 4–12 lat, otrzymuje co prawda wyrok z zakresu 4–12 lat, ale za

to popełnienie kolejnego przestępstwa zagrożone jest już bilansem ostatecznym [1053]).

1052 Warunki odbywania kar więzienia powinny zawierać, w zarysie następujące, dotkli -

we dla przestępcy elementy: Cela jednoosobowa o wymiarach 4 –8m2. Podnoszona prycza,

klozet, umywalka z zimną i ciepłą wodą, miednica do kąpieli, mały stolik, krzesło, zegar,

kalendarz, metalowe lustro. Temperatura, wilgotność pokojowa. Cela bez typowego okna,

pod sufitem miniokno, przez które wpada światło dzienne i widać niebo, przypominając, że

za tymi nieprzyjaznymi murami czeka wolność za uczciwe życie. W ciągu dnia światło

z miniokna; po zmroku, przed snem, światło elektryczne. Posiłki skromne, 3 razy dziennie,

spożywane w celi. Najistotniejszy jest CAŁKOWITY BRAK bezpośredniego kon -

taktu z innymi więźniami . Według grafiku: wyjście z celi każdego dnia na pięciominu -

towy spacer po zamkniętym korytarzu oraz jeden raz w tygodniu na trzydziestominutowy

spacer po wydzielonym otwartym spacerniaku, symultanicznie, bez jakiegokolwiek kontak -

tu z innymi osadzonymi. Regularna kontrola lekarska stanu zdrowia. Widzenie z rodziną

lub osobą bliską nie częściej niż jeden raz w miesiącu przez 15 minut. Dla każdej odbywa -

nej kary zasadniczo brak jakichkolwiek udogodnień w postaci, np. DVD, TV, komputera,

gier czy innych rozrywek. W przypadku osadzeń powyżej 30 dni, możliwe otrzymanie po

upływie 30 dni osadzenia, jeden raz w miesiącu jednej książki z biblioteki oraz raz w tygo -

dniu jednego tytułu prasy. Dla osadzonych na okres powyżej 6 miesięcy możliwa dodatko -

wa nagroda po upływie 6 miesięcy osadzenia, „za dobre zachowanie” w postaci, np. oglą -

dania jednego wybranego programu TV raz w tygodniu, nie dłużej niż 1 godzinę (w osob -

nej kabinie lub w celi – aparat TV przystawiany do okienka w drzwiach) oraz raz w mie -

siącu możliwość otrzymania dodatkowo drugiej książki z biblioteki.

387387



1053 Za wszystkie przestępstwa powinna być orzekana bezwarunkowa kara więzienia (bez

zawieszenia). W pełni dopuszczalna jest możliwość wprowadzenia przez poszczególne

społeczeństwa kary śmierci – bilansu ostatecznego – jako bilansu najwyższego za recydy -

wę w świadomym popełnianiu przestępstw pospolitych: rozbojów, przestępstw przeciwko

nietykalności cielesnej, prywatnemu mieniu, życiu, zdrowiu (w tym również za nielegalną

produkcję i handel substancjami niebezpiecznymi dla zdrowia innych) itp. Bilans ostatecz -

ny (kara śmierci) nie może być jednak brany pod uwagę w przypadkach działań niewymie -

rzonych wprost (bezpośrednio) przeciwko innym jednostkom społeczeństwa i ich mieniu –

czyli nie może być wymierzany za przestępstwa popełniane wobec państwa i jego instytu -

cji. Bilans ostateczny powinien być brany pod uwagę jedynie w przypadku recydywy we

wspomnianym zakresie przestępstw, poprzez świadome popełnienie jakiegokolwiek kolej -

nego przestępstwa (okres 25 lat), w sytuacji, jeżeli za poprzednio popełnione przestępstwo

wymierzony był najwyższy już możliwy bilans więzienia, czyli 4–12 lat. Nie powinni

podlegać mu w żadnym przypadku przestępcy, którzy popełnili jakiekolwiek przestępstwo,

włącznie z zabójstwem, po raz pierwszy. W każdym przypadku należy dać im możliwość

poprawy. Wyjątkiem powinny być przypadki jednoczesnego wielokrotnego zabójstwa po -

pełnionego z zamiarem pozbawienia życia. W przypadku orzekania bilansu ostatecznego,

każdy z popełnionych przez przestępcę czynów (wcześniejsze i ostatni) powinien być udo -

wodniony na podstawie tw. „twardych”, niebudzących wątpliwości dowodów. Bilans

ostateczny nie może być wymierzany na podstawie tw. procesów poszlakowych. (Chodzi

o wyeliminowanie możliwości wykonania bilansu ostatecznego {kary śmierci} „przez po -

myłkę” – na osobach nie będących faktycznie winnymi zarzucanych im przestępstw).

1054 Żadne społeczeństwo nie ma obowiązku utrzymywać przy życiu wielokrotnych,

niebezpiecznych przestępców, tym bardziej, jeżeli popełniają oni przestępstwa, zna -

jąc grożący za nie bilans winy (karę). Prawa przestępców do życia zgodnie ze swoim

indywidualnym wyborem czy też ze swoją wewnętrzną potrzebą, wynikające z Dru -

giej Prawdy Stworzenia, nie stoją w żadnym momencie wyżej, niż obowiązek stoso -

wania się przez nich do praw ludzkich wyznaczanych przez społeczeństwa, również

mających pełne umocowanie w Drugiej Prawdzie Stworzenia oraz dodatkowo

w
 

Pierwszej Zasadzie Współistnienia. Kara śmierci za recydywę nie jest formą kara -

nia kogoś za coś – to wyłącznie sam wolny człowiek decyduje wcześniej o swoich ży-

ciowych wyborach.
 

Kara śmierci – bilans ostateczny – jest zabiegiem naturalnego

procesu społecznego samooczyszczania się, jest procedurą ściśle uzgodnioną wcze -

śniej przez wszystkich członków społeczeństwa, demokratycznie, co do okoliczności

jej stosowania. Jest zabiegiem niezbędnym dla prawidłowego (naturalnie zdrowego =

388388



naturalnie zbilansowanego) funkcjonowania świata człowieka – tym bardziej świata

dopiero nadchodzącego, coraz bardziej narażonego na mafijną przestępczość zorga -

nizowaną. Tak jak chirurg precyzyjnie wycina zabójczą dla organizmu tkankę rako -

wą, tak też społeczeństwo precyzyjnie i skutecznie samooczyszcza się z trądu, któ -

rym wielokrotny przestępca recydywista świadomie i z premedytacją skaża to społe -

czeństwo. Możemy próbować ci pomóc, ale nie będziemy tego robić bez przerwy.

1055
 

Przestępca, który chce żyć jako przestępca, nie popełnia żadnego „grzechu”

wobec Boga. Bóg daje wszystkim pełną wolność do życia zgodnie z własnym

wyborem. Przestępca ten popełnia jednak „grzech” wobec swojej społeczności
 i społeczności tej przysługuje pełne prawo do zdyscyplinowania go

 i zbilansowania jego winy. Jednoczesnym obowiązkiem społeczeństwa/ państwa

jest minimalizacja kosztów przeznaczanych na utrzymywanie przestępców, a już

szczególnie utrzymywanie recydywistów, które to środki powinny być

przeznaczane na inne, ważniejsze cele społeczne.

1056 Wskazywany system wymierzania i odbywania kar (bilansów winy) zawiera

również rezygnację z kar ograniczania wolności (bez osadzania skazanego w więzie -

niu) oraz z kar zdalnych poprzez oznaczanie skazanego chipem wyznaczającym mu

możliwy teren przebywania. Szczegóły jednak i sposoby wymiaru kar (bilansów

winy) dla przestępców powinny pozostać w dyspozycji poszczególnych społe -

czeństw. 

1057 Proponowane rozwiązania służą nam wszystkim; również pokoleniom naszych

dzieci i wnuków. Bezwarunkowe odbywanie kary za każde przestępstwo, w powią -

zaniu ze znaczną dotkliwością tej kary (dotkliwością w indywidualnym odczuwaniu

osadzonego), ma za zadanie skutecznie odstraszać jednostki od chęci popełniania –

szczególnie wielokrotnego – jakichkolwiek czynów zakazanych w danym społeczeń -

stwie.

1058 Proponowany system posiada kilka istotnych zalet: 1.
 
Prostota i sprawiedliwość

zasad (stopniowanie kar za recydywę). 2.
 
Niższe sumarycznie koszty funkcjonowa -

nia systemu w stosunku do kosztów systemów stosowanych obecnie (z jednej strony,

co prawda, należy stworzyć więcej cel jednoosobowych, ale skrócenie okresu odby -

wania kar z nawiązką wyrówna ten koszt). 3.
 
Troska o przyszłość osadzonego, szcze -

gólnie tego popełniającego przestępstwo po raz pierwszy – izolacja podczas odbywa-

389389



nia kary od innych osadzonych, często całkowicie dysfunkcyjnych społecznie krymi -

nalistów (brak możliwości przestępczej radykalizacji). Należy pamiętać, że za prze -

stępstwa o najniższej szkodliwości społecznej, zasądzany bilans ma być symboliczny,

będąc de facto ostrzeżeniem. Z kolei bilans ostateczny (kara śmierci) możliwy do za -

sądzania dla najbardziej uciążliwych i niebezpiecznych przestępców, czyli recydywi -

stów, ma za zadanie nie tylko trwałą ich eliminację ze społeczeństwa bez konieczno -

ści ponoszenia kosztów długiego (czy w przypadku dożywocia, bardzo długiego

i
 

całkowicie odhumanizowanego) podtrzymywania ich w niewoli „przy życiu”, ale

ma też za zadanie nadać całemu wymiarowi sprawiedliwości znacznie bardziej po -

ważne, niż ma to miejsce obecnie, jego postrzeganie przez przestępców.

1059 Wszystkie wskazane tu zalecenia należy traktować jako konkretną propozycję

rozwiązania problemu wzrastającej przestępczości, z którym ludzkość coraz mniej

potrafi sobie skutecznie radzić. Stwórca dał ludziom możliwość rozwiązywania

ludzkich problemów, problemy te należy więc skutecznie rozwiązywać – łącznie

z eliminującą notorycznych przestępców „karą” śmierci – posiadając cały czas pełne

umocowanie w Woli Boga. Należy przy tym odrzucić hipokryzję wynikającą z mają -

cej miejsce na świecie w ostatnich dekadach i coraz obecnie silniejszej, zakłamanej

populistycznej „autopoprawności politycznej”, w wyniku której „kara” śmierci dla

degeneratów ma się jawić jako „społecznie obrzydliwa”. Jeden ogólny (oczywiście

bardzo słuszny) zapis w Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka ONZ z 1948 r., art.

3: „Każdy człowiek ma prawo do życia, wolności i bezpieczeństwa swojej osoby”, nie

może implikować chęci oszukiwania przez rządzących rzeczywistości świata, w któ -

rej to wyłącznie i jedynie sam notoryczny przestępca przypina sobie piętno społecz -

ne persona non grata . Oczywiście, że szanujmy życie, wolność i bezpieczeństwo każ -

dego – ale to zdecydowanie działa w dwie strony! [201.11] Stwórca wyraźnie powy -

znaczał granice i dał nam narzędzia. Nikt więc za nas samych nie zorganizuje nasze -

go świata lepiej, niż my sami. Kościół Radości ISTNIENIA widzi sprawy jasno, i tak je

światu przekazuje.

390390



IV.3. Zagadnienia systemowe.

ŻĄDZA WŁADZY I ANTAGONIZOWANIE LUDZI

1060 Oczywiste jest, że zdecydowana większość z nas chce żyć w pokoju i wyłącznie

w pokoju bezpiecznie budować swoje istnienie. W każdej jednak społeczności istnieje

pewien odsetek/ promil ludzi bezwzględnie pożądających władzy nad innymi, któ -

rzy ostatecznie nie cofną się przed niczym, by swoje pragnienie zrealizować. W celu

szybkiego i często niestety skutecznego zdobycia wpływów korzystają oni z metod

manipulacji oraz antagonizowania ludzi i kierowania ich przeciwko sobie, wykorzy -

stując istniejące między ludźmi różnice. 

1061 Nawet jeżeli dana społeczność żyje przez dłuższy czas we względnym spokoju,

to jeżeli pojawi się w takiej społeczności jednostka chcąca za wszelką cenę sięgnąć

władzy lub będąc już u władzy, „uzasadnić” tej społeczności jakieś swoje szersze

działanie, to zawsze znajdzie sposób na wywołanie takiego czy innego niezadowole -

nia ludzi. A potem schemat jest już podobny – trzeba tylko wskazać „winnych” sta -

nu rzeczy wywołującego to niezadowolenie.

1062 Umiejętnie podsycany, nawet sztucznie wytworzony, rzekomy konflikt dwóch

grup, jest w stanie rozwijać się dalej prawie samoistnie. Raz wytworzona nienawiść,

bez względu na to, jak grupy te są liczne – czy jest to jedna rodzina przeciw drugiej

rodzinie, czy jest to jeden naród przeciwko drugiemu narodowi – potrafi przetrwać

przez pokolenia, przekazywana w tradycji kolejnym małym dzieciom, które dorasta -

ją w przekonaniu, że wiedzą, kto jest ich wrogiem. 

1063 Różnice między ludźmi wszędzie na świecie są bardzo podobne i sprowadzić je

można zawsze do kilku podstawowych: narodowość/ etniczność, wyznawana reli -

gia, kolor skóry, poglądy polityczne, poziom posiadania materialnego. To na tych

polach różnic nienawiść zawsze jest w stanie znaleźć dla siebie największą pożywkę.

1064 Przede wszystkim jednak im niższy poziom wykształcenia społeczeństwa i im

mniejsza związana z tym możliwość samodzielnej oceny danej sytuacji przez jed -

nostki, tym zawsze większa łatwość manipulacji takim społeczeństwem przez rzą -

dzących. Strach towarzyszył człowiekowi od zawsze, a poprzez brak elementarnej

nawet edukacji, nie mówiąc już o edukacji umożliwiającej poznanie innych kultur

391391



ludzkich, ich religii i tradycji, odpowiednia manipulacja bazująca na strachu przed

innością jest rzeczą niezmiernie łatwą i w każdym przypadku skrajnie dla ludzkości

szkodliwą. 

1065 Wojna i związana z nią nienawiść nie powinny być już dzisiaj żadną metodą roz-

wiązywania konfliktów. Wszelkie problemy rozwiązuj pokojowo, w oparciu

o
 

wspólne negocjacje, bez względu na to, czy są to problemy rodziny, społeczności,

społeczeństwa czy całych narodów. I nie chciej nigdy narzucać innym swojej woli

siłą. Jeżeli inni cię zaatakują, masz pełne prawo skutecznie się bronić oraz podjąć

wszelkie środki, by w przyszłości skutecznie odstraszyć agresora, ale nigdy nie bądź

pierwszym, który atakuje [201.11]. 

DEMOKRACJA

1066 W historii cywilizacji ludzkich, przez tysiąclecia, każde społeczeństwo dzieliło

się na tych, którzy posiadali więcej dóbr materialnych oraz tych, którzy dóbr mate -

rialnych posiadali mniej. Taki stan rzeczy utrzyma się z pewnością również w przy -

szłości, jednakże przyszłość przynosić będzie coraz silniejsze rozwarstwienia spo -

łeczne wobec dodatniego przyrostu naturalnego (zwiększanie obszaru wymiany

dóbr [1098–1099]), oraz ponieważ brak wojen powoduje zanik „naturalnych” mechani -

zmów wyrównywania stanu posiadania. Nie chcemy wojen ani żadnych konfliktów,

dlatego tym bardziej powinniśmy, jako społeczeństwa, świadomie, wspólnie i mą -

drze dbać o zapewnienie słabszym jednostkom („klasa pracująca”) systemowo god -

nych warunków życia – aby każdy członek danego społeczeństwa, poprzez pracę

swoich rąk, był w stanie utrzymać swoją rodzinę na poziomie uznawanym w danym

społeczeństwie za godny.

1067 W niedalekiej przeszłości (XIX, XX w.) podejmowane były próby zmiany spo -

łecznego układu sił poprzez pomysł wprowadzenia komunizmu – systemu w założe-

niu równego i sprawiedliwego dla wszystkich. Każda jednak taka próba kończyła się

powstaniem nieudolnego państwa totalitarnego, zarządzanego centralnie, nieprzyja -

znego, wręcz wrogiego jednostce. Pomysł na społeczeństwo równe, w każdym przy -

padku okazał się w praktyce jedną wielką utopią, niemożliwą do realizacji.

1068 Przelewające się jednak przez Europę na początku XX w. widmo rewolucji ro -

botniczej – jako wyrazu dzikiego buntu robotników przeciw nieludzkiemu ich trak -

392392



towaniu, niemalże niewolnictwu epoki rewolucji przemysłowej XIX wieku, i to co

stało się w Rosji: wojna domowa i właśnie rewolucja robotnicza, eksterminacja ary -

stokracji oraz klasy posiadaczy i przejęcie przez państwo proletariackie całego ich

majątku – wymusiły na bogaczach w Europie Zachodniej, a także w USA, inne po -

dejście do sprawy traktowania robotników. Postanowiono podzielić się w większym

niż dotąd stopniu z pracownikami wytworzonym dzięki ich pracy zyskiem, zakłada -

jąc, że i tak zysk ten zostanie w większej części przez pracowników skonsumowany,

wróci więc finalnie do właścicieli środków produkcji. Rozwiązanie to spowodowało

nie tylko poprawę nastrojów społecznych w krajach Zachodu, ale umożliwiło po -

wstanie współczesnego społecznego systemu demokracji zachodniej, w którym kapi -

talizm otrzymał „ludzką twarz” i jest niemal w pełni akceptowany społecznie. 

1069 Pracownik najemny zyskał subiektywne poczucie, że jego los jest wyłącznie

w jego własnych rękach i za wszelkie swoje porażki musi winić wyłącznie siebie, ma

również poczucie względnej wolności (wolność sumienia, wolność słowa, wolność

zgromadzeń, wolność przemieszczania się itd.). Dzięki zapewnianej mu przez pań -

stwo edukacji ma możliwość zdobycia lepiej płatnej pracy. Poprzez ciężką pracę ma

z kolei, oprócz finansowania bieżących potrzeb, możliwość czynienia także oszczęd -

ności i odłożenia majątku, w tym bezpiecznego przekazania go swoim potomkom, co

powoduje również szybsze powstawanie klasy średniej. Teoretycznie, możliwości

każdego pracownika najemnego są nieograniczone, a jego nadzieja na poprawę swo -

jego losu trzyma cały system w równowadze. Współczesny system demokracji za -

chodniej zapewnia bardzo pożądany przez społeczeństwa pokój wewnętrzny oraz

szybszy rozwój gospodarczy, społeczny i cywilizacyjny. System ten zapewnia rów -

nież każdemu obywatelowi poczucie udziału w sprawowaniu władzy poprzez moż -

liwość poparcia tej czy innej partii w cyklicznych wyborach do parlamentu oraz

w wyborach do parlamentów lokalnych/ samorządów terytorialnych. 

1070 Kościół Radości ISTNIENIA popiera i promuje współczesny system zachodniej demo-

kracji społecznej uważając go, pomimo pewnych niedoskonałości, za – jak dotąd –

najbardziej sprawiedliwy, ustalony w drodze „kompromisu społecznego” sposób sa -

moorganizowania się społeczeństwa. System ten stanowi obecnie najstabilniejszą

platformę równowagi społecznej tak lokalnej, jak i międzynarodowej – równowagi

niezbędnej do dalszego, wspólnego rozwoju cywilizacji ludzkiej – dając jednostce po-

czucie bezpieczeństwa i wolności w stopniu dla niej: i akceptowalnym, i sumarycz -

nie, satysfakcjonującym. 

393393



1071
 

Należy pamiętać, że człowiek nigdy nie jest w stanie być całkowicie wolny. Całkowita

wolność jest utopią – stanem niewystępującym w naturze. Zawsze występują jakieś zależ -

ności, jedno nie może istnieć w oderwaniu i bez wzajemnych relacji od/ do drugiego. Dla -

tego też człowiek musi się godzić na pewną równowagę układu, w którym się znajduje: od -

daje on część swojej wolności państwu, wypełnia obowiązki, płaci podatki, a w zamian

otrzymuje dla siebie i swojej rodziny, ochronę państwa. W ten sposób świat człowieka

funkcjonuje od zawsze. I jest to zgodne z naturą.

EDUKACJA

1072 Podstawą sprawiedliwego dla wszystkich rozwoju cywilizacji jest edukacja spo -

łeczeństw na możliwie najszerszym poziomie ogólnym. Ze zgrozą odkrywam, że

rzesze ludzi w różnych częściach świata, pomimo że mają już pełny dostęp do telefo -

nów komórkowych i internetu, a ukończyły edukację na poziomie szkoły średniej,

twierdzą z pełnym przekonaniem, że np. Kobieta została przez Boga stworzona z żebra

Adama czy, np. Świat jest już bardzo stary, bo ma jakieś może 2, może 3 tysiące lat.  To nie

jest żart! Tego typu „prawd” o świecie i życiu uczy się dzieci w szkołach w wielu nie

tylko biednych krajach świata, w których dominują wpływy chrześcijańskie czy is -

lam, ale również wszędzie tam, gdzie wciąż dominuje postreligijna ciemnota i para -

liż umysłowy elit lub ich czysta premedytacja.

1073 Bez edukacji społeczeństw opartej na poznaniu i nauce, a nie na archaicznych

zabobonach, choćby pochodziły z uważanych za najbardziej święte pism świata,

ludzkość nigdy nie wyjdzie z mroków porównywalnych z europejskim średniowie -

czem i ciągle będą się tworzyły z powodów religii i wyrosłych na ich bazie różnic

przeróżne bezsensowne konflikty. I nie chodzi tu tylko o umiejętność czytania i pisa -

nia. Chodzi o dostęp do szerszej wiedzy o świecie, o przyrodzie, geografii, historii

zarówno świata, jak i poszczególnych kultur i cywilizacji. Wiedza ta nie musi być

głęboka na podstawowym poziomie edukacji, ale powinna stanowić kanon edukacji

każdego człowieka mającego tworzyć niedługo wspólne społeczeństwo globalne, da -

jąc mu możliwość szerokiego odbioru i rozumienia otaczającego go współczesnego

mu świata. 

1074 Systemy niedemokratyczne (lub pseudodemokratyczne) w większości przypad -

ków czerpią swą siłę z niskiego poziomu wykształcenia swoich obywateli. Utrzymy -

wanie niskiego stanu edukacji społeczeństwa, a także ideologiczne bądź religijne

394394



cenzurowanie programów nauczania umożliwia łatwiejsze sterowanie i manipulację

takim społeczeństwem. Systemy demokratyczne również nie są wolne od manipula -

cji i sterowania społeczeństwem poprzez edukację, ale odbywa się to w znacznie

mniej negatywny dla rozwoju jednostek sposób. Demokracja przede wszystkim nie

blokuje odgórnie/ systemowo dostępu do wiedzy swoich obywateli.

1075 W wielu krajach świata istoty ludzkie podczas całego swojego życia nie mają

żadnych szans na zbliżenie się do choćby minimalnego poziomu życia godnego dla

człowieka. Bieda, brak pracy lub praca za stawki głodowe, prymitywne warunki ży -

cia w slumsach, brak bieżącej wody, elektryczności, przestępczość, głód, brak pomo -

cy ze strony państwa, brak pomocy medycznej, wysoka śmiertelność – walkę z takim

stanem rzeczy wszędzie należy zaczynać od edukacji. Należy pokazywać dzieciom

za pomocą ciekawie prowadzonej nauki w szkole, że świat może być piękny i że

warto się w życiu starać, by zmieniać życie swoje oraz swoich bliskich na lepsze. 

POLITYCY/ PAŃSTWO

1076 Wiele nieudolnie zarządzanych państw na świecie często nie tylko nie ma do -

brze skonstruowanych średnio- i długookresowych planów gospodarczych, ale nie

ma nawet żadnych sensownych pomysłów i wizji rozwiązywania bieżących proble -

mów społeczno-gospodarczych. Rządzący tymi państwami politycy rozgrywają swo-

je działania najczęściej jedynie według terminarzy wyborczych „od wyborów – do

wyborów”. Zwiększając w ten sposób coraz bardziej zadłużenie państwa, zrzucają

następnie problem spłaty tych długów na przyszłe pokolenia. Takie działanie jest

niedopuszczalne! Polityk musi mieć godność, honor i poczucie publicznej misji, ina -

czej przestaje być politykiem, a staje się zwykłym kłamliwym cwaniakiem w garnitu -

rze lub garsonce, myślącym zapewne wyłącznie o zwiększeniu stanu posiadania

swojego i swojej kliki rządzącej. Wielcy mężowie stanu dlatego byli mężami stanu, że

potrafili mieć zarówno wizję długofalowej polityki służącej społeczeństwu i krajowi,

jak i potrafili tę wizję twardo realizować.

1077 Polityk powinien mieć wysokie, a nawet i bardzo wysokie zarobki, ale nie za ja -

kąkolwiek wykonaną przez siebie pracę, a wyłącznie za pracę przynoszącą wymier -

ną poprawę warunków życia (całego) swojego społeczeństwa. Członkowie społe -

czeństw, wyborcy, muszą bardzo skrupulatnie rozliczać swoich rządzących z wyko -

nywanej przez nich na rzecz państwa i społeczeństwa pracy, bowiem w zdecydowa -

395395



nej większości politycy nie reprezentują interesów ludzi znajdujących się dolnych

częściach drabiny społecznej (znaczna większość społeczeństwa). Dbają natomiast

przede wszystkim o interesy stojących w jej górnych częściach – czyli głównie: inte -

resy swoje oraz swoich partii politycznych i powiązanych z nimi grup nacisku, ukry -

tych w cieniu, ale mających największy wpływ na polityków i tym samym na realizo-

waną przez nich politykę.

1078 Społeczeństwa krajów demokratycznych powinny pamiętać o obowiązku ciągłej

kontroli instytucji państwowych w celu nadzoru ich działań tak bieżących, jak i dłu -

goterminowych, które mogą być prowadzone pod różnymi, zakamuflowanymi

przed społeczeństwami programami, nie mając nic wspólnego z demokracją, a wręcz

nakierowanych finalnie przeciwko demokracji.

1079 Podczas tworzenia prawa nie należy nadmiernie chronić interesu � . „pań -

stwa”. Państwo nie może istnieć jako „właściciel” społeczeństwa i tym samym po -

szczególnych jednostek. Rozbudowane aparaty państwowe nie mogą służyć przede

wszystkim zapewnianiu bezpieczeństwa ekonomicznego tworzących je urzędników

i służb, dając im pewność zatrudnienia, godziwe zarobki i wysoką emeryturę. Pań -

stwo powinno służyć wszystkim swoim obywatelom, tak zarządzając wszystkimi

procesami, aby wszyscy członkowie społeczeństwa byli w stanie żyć godnie – czyli

móc w pełni utrzymać się (na poziomie przyjętym w danej społeczności za standard)

z wykonywanej przez siebie pracy.

BEZPIECZEŃSTWO EKONOMICZNE

1080 Aby człowiek mógł określać się jako jednostka szczęśliwa, muszą istnieć w jego

życiu (statystycznie) dwie zrównoważone sfery: udane życie osobiste – przede

wszystkim kochająca się rodzina, życie towarzyskie, czasem pasja, hobby – oraz bez -

pieczeństwo, zarówno w wymiarze bezpośrednim, jak i ekonomicznym. W wymia -

rze ekonomicznym bezpieczeństwo to: bezpieczeństwo bieżące (osiąganie systema -

tycznych dochodów z tytułu wykonywanej pracy, wszelkich świadczeń, dochody

z
 

najmu, dzierżawy, lokat, dywidend) oraz długoterminowe (gromadzenie dóbr ma -

terialnych – mieszkanie, dom, różnego rodzaju lokaty, akcje – które w razie potrzeby

mogą zostać spieniężone).

1081 Poziom szczęścia – całościowej satysfakcji istnienia – odczuwany w życiu przez

człowieka nie zależy liniowo od ilości zgromadzonych i posiadanych przez niego

396396



dóbr materialnych. Istnieje pewna granica dochodu, zależna od średniego poziomu

życia w danym społeczeństwie, poniżej której człowiek odczuwa życiowy dyskom -

fort, natomiast powyżej tej granicy, gromadzone środki przestają już mieć dla niego

tak silne znaczenie. Jeżeli zapytać „czy jesteś szczęśliwy/a?” ludzi o różnym pozio -

mie posiadania materialnego, ale mających zapewnione bezpieczeństwo bieżące, roz-

kład odpowiedzi (tak/ nie) będzie podobny do siebie bez względu na zgromadzony

przez każdego z nich majątek. Jeżeli jednak zadać to samo pytanie ludziom, którzy

posiadają jakikolwiek stały dochód, oraz tym, którzy stałego dochodu nie mają, to

znaczna większość osób określających się mianem szczęśliwych będzie po stronie po-

siadających stały dochód. Dlatego też, abyśmy mieli szansę na odczuwanie w życiu

satysfakcji istnienia na odpowiednim poziomie, musimy mieć najpierw zapewnione

ekonomiczne bezpieczeństwo bieżące.

1082 W wielu częściach świata ludzie żyją poniżej absolutnego minimum socjalnego.

Bezrobocie, wyzysk, niewolnictwo robotnicze, praca od świtu do zmierzchu, ko -

nieczność pracy dzieci, niebezpieczne warunki pracy czy brak ubezpieczeń społecz -

nych powoduje, że ludzie ci nie mają żadnych szans na, choćby skromne, ale w miarę

godne, dające jakiś poziom satysfakcji życie. To miejsce urodzenia decyduje o prawie

ludzi do szczęścia. Nie powinno tak być. Wszyscy powinniśmy dążyć do wyrówny -

wania szans wszystkich ludzi na godne i możliwie radosne życie. 

1083 Bez stabilnego dochodu umożliwiającego zaspokojenie najważniejszych

potrzeb swoich i swojej rodziny, nie ma żadnych szans na mówienie

 o zadowoleniu z życia i uczucia bycia w życiu szczęśliwym.

1084 Problem życia poniżej minimum socjalnego nie dotyczy wyłącznie krajów bied -

nych. Również w krajach uznawanych za rozwinięte wiele osób żyje na marginesie

społeczeństwa z powodu zbyt niskich dochodów w stosunku do kosztów utrzyma -

nia, na które przecież nie mają żadnego wpływu. Z powodu bezrobocia i braku moż -

liwości podjęcia innej pracy pracują za stawki głodowe, za które nie są w stanie

utrzymać swoich rodzin. Również jest to stan nie do przyjęcia, który powinien być

zmieniany.

BOGACI KONTRA BIEDNI

1085 Bóg nie oczekuje od nas, jako jednostek, że będziemy dążyć do rozwoju – mamy

dowolność w kształtowaniu swojego życia. Stwórca jednak tak ukształtował nasz

397397



ludzki gatunek, aby cały gatunek, sumarycznie, do rozwoju dążył. Rozwój gatunku

jest napędzany działaniem jednostek mających wyższy potencjał do działania/ roz -

woju. Potencjał ten tworzy kombinacja cech: przede wszystkim wyższego od innych

intelektu, wyższej pracowitości, odpowiednich cech charakteru oraz zdolności ko -

munikacyjnych, dodatkowo będąc wspierana przez: odpowiednie planowanie [254–

256], przypadek (szczęście w działaniu) oraz dziedziczenie (przejmowanie energii

zgromadzonej wcześniej przez innych).

1086 Jednostki mające wyższy potencjał nie tworzą nic całkowicie nowego od siebie,

a
 

jedynie skuteczniej od innych i bardziej „nowatorsko” przetwarzają to, co w świe -

cie Boga już istnieje, oferując tę wartość przetworzoną innym jednostkom gatunku –

albo za ich pracę (wymiana dóbr rozliczana przy użyciu pieniądza będącego nośni -

kiem energii wymiany dóbr), albo „za darmo”, poprzez dokładanie się swoim wyż -

szym potencjałem do wspólnych osiągnięć cywilizacyjnych (filozofia, wiedza, wyna -

lazki, sztuka, kultura, etyka/ filantropia).

1087 Tak jednak, jak nic nie istnieje w świecie Boga w oderwaniu od reszty, tak samo,

po pierwsze:  jednostki o wyższym potencjale nie mogą istnieć (być identyfikowane =

zauważone) bez istnienia jednostek o potencjale niższym, oraz po drugie: tak jedni,

jak i drudzy, tworzą łącznie nierozerwalną i spójną ze sobą całość. „Produkt” wy -

tworzony przez jednostki o potencjale wyższym nabiera znaczenia dopiero wtedy,

kiedy zostanie przyjęty/ skonsumowany/ wykorzystany przez jednostki pozostałe.

Bez tego przyjęcia, wytworzony produkt nie ma żadnej wartości (z wyjątkiem warto -

ści użytkowej dla wytwarzającego). Układ ten funkcjonuje zawsze w symbiozie,

wzajemnie się uzupełniając i stanowiąc zamknięty system naczyń połączonych, za -

mkniętą całość (jedność).

1088 Stanem pierwotnej, naturalnej równowagi tego układu jest posiadanie wszyst -

kich na jednym poziomie. Stanem wzbudzonym układu są różnice w posiadaniu.

Niebezpiecznym stanem skrajnym układu stają się z kolei ekstremalne różnice w po -

siadaniu grupy najbogatszej i najbiedniejszej (zarówno w posiadaniu materialnym,

jak i w dostępie do praw). W każdym jednak momencie odbiegającym od pierwotnej

równowagi w posiadaniu grupa bogatszych nie może istnieć bez istnienia w tym sa -

mym momencie grupy biedniejszej, bo cały czas bogatsi z biedniejszych czerpią swo -

ją „energię istnienia”. Równocześnie bogatsi, swoim istnieniem, nie wyświadczają

żadnej, jakiejś wyjątkowej „przysługi” biedniejszym, bo gdyby ich nie było, świat

398398



wróciłby jedynie z powrotem do naturalnej, pierwotnej równowagi w stanie posiada-

nia, choć równocześnie zniknęłyby zdobycze cywilizacyjne.

1089 Dlatego to właśnie i przede wszystkim – bogaci muszą dbać o pozostałych po to,

aby sami mogli istnieć i konsumować swoje bogactwo. W praktyce bowiem, jeżeli na-

ruszona zostanie stabilność układu posiadania materialnego poprzez wejście w nie -

bezpieczne wartości skrajne (ekstremalne bogactwo kontra ekstremalna bieda), to na-

stąpi rewolucja społeczna jako naturalne narzędzie Stwórcy (/Natury), porządkujące

stan ludzkiego posiadania materialnego. Dla bezpieczeństwa wszystkich musi więc

istnieć odpowiednio wyważona równowaga stanu posiadania. Najbogatsi nie mogą

stawać się jeszcze bogatsi, podczas gdy w tym samym momencie najbiedniejsi stają

się jeszcze biedniejszymi, żyjąc poniżej granicy ubóstwa, nie mając równocześnie

żadnych szans na wyrwanie się z niego.

1090 Mówiąc krótko: rolą bogatych jest cały czas tak dbać o biednych, aby byli oni

w stanie żyć godnie i radośnie. Z kolei rolą biednych, oprócz konsumowania pro -

duktów wyższego potencjału bogatych, jest „dbanie” o bogatych, trzymając ich cały

czas w „cuglach” (np. przepisy ustalanego demokratycznie prawa) – przypominając

im ciągle, aby w którymś momencie nie „przesadzili” ze swoją chęcią bezwzględnej

dominacji materialnej i nie doprowadzili do rewolucji społecznej, w której utracą

wszystko.

1091 Nie chodzi o to, aby dzielić dobra wypracowywane przez posiadające przecież

różny potencjał jednostki, po równo, według średniej naturalnej – byłaby to czysta

utopia, tak jak pomysł na światowy komunizm. Musi istnieć własność prywatna

i nierówny podział zysków adekwatny do włożonej do wypracowania zysku energii

(w tym energii pieniądza).

1092 Chodzi jednak o to, aby nie tworzyć niebezpiecznych dla równowagi świata

skrajności – czyli nie zgadzać się na istnienie skrajnie drastycznych różnic

w stanie posiadania najbogatszych i najbiedniejszych.

1093
 

Nie zabraniajmy bogatym być jeszcze bogatszymi, ale wymagajmy od nich, aby

po pierwsze – nie bogacili się nieuczciwie kosztem innych (moralność Ra’i [PIERWSZA

ZASADA WSPÓŁISTNIENIA: 135.1; ORAZ: CECHY NEGATYWNE: 199]), a po drugie – aby zawsze po-

zostawiali wymierną część zysków dla społeczności i społeczeństw, w obszarze ży -

399399



cia których prowadzą swoje biznesy, czyli aby skutecznie i wręcz widocznie, dając

przykład innym, dzielili się z tymi społecznościami swoim wyższym potencjałem

(moralność Ra’i [DRUGA I TRZECIA ZASADY WSPÓŁISTNIENIA: 135.2–3]). Mowa tu zarówno

o
 

solidnym płaceniu należnych podatków, jak i o dobrym wynagradzaniu swoich

pracowników w stworzonym dla nich bezpiecznym i wyważonym środowisku pra -

cy, a także o wymiernej charytatywnej aktywności pomocowej dla całej lokalnej spo -

łeczności.

1094 Wielu przedsiębiorców jest świadomych potrzeby dzielenia się z innymi swoją

radością życia i osiąganymi zyskami, ale mówią:  „Spokojnie oddałbym innym, np.

połowę swoich dochodów, bo przecież nie potrzebuję z życiu aż tyle – ale muszę in -

westować. Jeżeli podzielę się z innymi, to w tym momencie moja konkurencja osią -

gnie przewagę i mnie pokona”.  Trudno odmówić takiemu rozumowaniu logiki. Dla -

tego rzecz w tym, że:

1095 Wszyscy musimy zmieniać podejście do wspólnego świata i zmieniać nasze biz -

nesowe i społeczne zachowania. Powinniśmy starać się realizować plany zrównowa -

żonych rozwojów naszych biznesów, cały czas pamiętając o potrzebie dzielenia się

z innymi, przeznaczając programowo na ten cel jakąś wymierną  część dochodów –

i nie robić tego z pobudek marketingowych (lepsze postrzeganie naszej firmy, aby

następnie jeszcze więcej sprzedać), ale z pobudek czysto filantropijnych – tak filozo -

ficznych, jak i religijnych. Dbajmy o nasz wspólny świat, dbajmy o zdobycze wspól -

nej cywilizacji, robiąc to w sposób zrównoważony, rozsądny i przyjazny dla wszyst -

kich.

1096 Jeżeli masz taką wewnętrzną potrzebę daną Ci przez Stwórcę, to dąż do by -

cia w czymś lepszym/ lepszą od innych. Gromadź również kolejne miliony, jeżeli

chcesz, pnij się w rankingach najbogatszych ludzi – czy swojego kraju, czy świa -

ta, buduj i twórz. Ale nie rób tego za wszelką cenę, odbierając innym radość

z ulotnego i krótkiego przecież życia. Dziel się cały czas z innymi. 

Z kolei w momencie, kiedy dojdziesz do końca swojej ziemskiej drogi – od -

daj światu to, co świat dał wcześniej Tobie – ufunduj szkołę, szpital, ufunduj

stypendia, załóż fundację swojego imienia – i w ten sposób zostaw wymierny

i
 

piękny ślad po sobie.

[ZOBACZ RÓWNIEŻ: DZIELENIE SIĘ. POMAGANIE INNYM. AKAPITY: 464–475]

400400



1097 Każdy człowiek, wykonując dowolną pracę, wytwarza pewną Wartość. Najprost -

szym, ale i najcenniejszym dla człowieka rodzajem wytworzonej Wartości od zawsze było

zapewnienie sobie i swojej rodzinie, bezpośrednią pracą własnych rąk, możliwości przeży -

cia (wybudowanie schronienia, zdobycie pożywienia). Funkcjonując już jednak w większej

społeczności, każda wytworzona przez pracę jednostki Wartość warta jest już nie tyle, na

ile wycenia ją jednostka wykonująca pracę, a tyle, na ile wycenia ją społeczność, w której

jednostka ta żyje (popyt – podaż).

Jeszcze jakieś 10 tysięcy lat temu ludność świata nie znała różnic w posiadaniu. Nie

istniał pieniądz, nie istniało pojęcie własności. Wszyscy ludzie, chcąc przeżyć, musieli

pracować tyle samo. Były co prawda różnice – mężczyźni polowali, walczyli, kobiety przy -

gotowywały posiłki, dbały o dom, dzieci się bawiły, a starcy snuli opowieści – ale podział

Wartości wytworzonej przez pracę wszystkich jednostek odbywał się na zasadach spół -

dzielni – po równo. Dlatego też wytworzone Wartości bilansowały się, nie stanowiąc żad -

nego przedmiotu pożądania.

Wraz z rozwojem rolnictwa i hodowli, a później handlu, górnictwa krzemienia i rze -

miosła, zaczęły pojawiać się różnice w posiadaniu. Zaczęto dostrzegać, że posiadając wię -

cej dóbr, zyskuje się znaczną przewagę nad innymi oraz władzę. Na przestrzeni tysiącleci,

naturalną wymianę towar za towar zastąpiono wygodniejszym w wymianie i użyciu,

sztucznym pieniądzem. Z kolei całkiem niedawno wprowadzono pieniądz umowny, nie

znajdujący już bezpośredniego pokrycia w towarze – możliwy do drukowania zgodnie

z potrzebami poszczególnych gospodarek (w uproszczeniu).

1098 Zarabianie sumarycznie zawsze odbywa się kosztem biedniejszych od siebie. Dwie

osoby z równym poziomem bogactwa nie są w stanie w ujęciu statystycznym na sobie nic

zarobić – każda z nich posiada bowiem stan dóbr o takiej samej wartości (mają równy po -

tencjał finansowo-energetyczny), i jeżeli wymienią się którymś ze swoich dóbr, to będą to

dobra (statystycznie) o tej samej dla obu stron wartości.

Za to zawsze bogaty, dysponując wyższym potencjałem finansowo-energetycznym, do -

starczy biednemu, w rachunku końcowym, większą wartość dóbr przynoszących bogatemu

zarobek, niż od biednego przyjmie, co powoduje, że większy zysk bezwzględny zawsze po -

jawi się po stronie bogatego. To sprawia, że bogaci zawsze bogacą się kosztem biedniej -

szych od siebie, a nie na odwrót, a tempo ich bogacenia się jest zawsze wyższe od tempa

bogacenia się biedniejszych. Proces ten odbywa się cały czas płynnie, przez co nie jest wca -

le łatwo zauważalny; można go dopiero zobaczyć w badaniach statystycznych czy w ran -

kingach najbogatszych ludzi kraju, świata itp.

Zarabianie na biedniejszych od siebie odbywa się na każdym poziomie posiadania, aż do

tych najbiedniejszych, którzy nie mają już nikogo, na kim mogliby zarobić – i wtedy do ak -

401401



cji wkracza państwo, wspierając w różnych formach najbiedniejszych (dotowane: szkolnic -

two, służba zdrowia, opieka socjalna itd.), czyni to jednak, zabierając wcześniej tym „nieco

bogatszym niż najbiedniejsi” część ich dochodu (podatki, składki na świadczenia zdrowot -

ne, społeczne itp.). Równocześnie grupa bogatych i najbogatszych bardzo często unika pła -

cenia podatków, wynajdując różne sposoby ich niepłacenia (fundusze, fundacje, pozorne

zmiany zamieszkania na miejsca świata z niskim opodatkowaniem itd.).

To więc niestety przede wszystkim sami ci, którzy dali już na sobie zarobić bogatym,

muszą poprzez swoje podatki utrzymywać najbiedniejszych, jak i całą infrastrukturę pań -

stwa, z której przecież korzystają również i ci bogaci. W tym czasie bogaci obracają coraz

większą kwotą nienależycie zapłaconych społeczeństwu podatków, jeszcze dynamiczniej

się bogacąc. Z kolei, w tym samym momencie, państwa utrzymujące całe rzesze urzędni -

ków pośredniczących w dzieleniu pieniędzy z zebranych podatków, zapożyczają się, bo

środków tych jest za mało aby wszystkich opłacić według ich potrzeb i oczekiwań; a czynią

to, obciążając długiem publicznym przyszłe pokolenia obywateli, w nadziei, że … „kiedyś

będzie lepiej”.

1099 Zwiększanie wydajności pracy (innowacyjność, wynalazki, większe wymagania wo -

bec swoich pracowników, efektywniejsze zarządzanie) służy osiąganiu przewagi konkuren -

cyjnej jednostek silniejszych ekonomicznie nad jednostkami słabszymi, które nie są w sta -

nie wytworzyć już danego dobra w tak dużej ilości i w tak niskiej cenie.

Zwiększanie wydajności pracy powoduje zubożanie mas społecznych poprzez przej -

mowanie ich naturalnego potencjału produkcyjnego (wytwarzania swoją pracą swojego

dochodu) przez bogacące się w tym momencie jednostki inicjujące i kontrolujące wzrost

wydajności pracy. W skali makro doskonale to widać na przykładzie największych gospo -

darek świata bogacących się (sumarycznie, po zbilansowaniu wymiany handlowej) kosz -

tem innych, biedniejszych obszarów świata.

Masy społeczne otrzymują jednak w zamian, wynikającą z szybszego rozwoju cywili -

zacyjnego, poprawę warunków swojego życia. Patrząc z dzisiejszej perspektywy, trudno

jest nie docenić przynajmniej części efektów zwiększania wydajności pracy, np.: elektryfi -

kacja, sprzęty AGD, lekarstwa, środki masowego przekazu i komunikacji, komputery, in -

ternet itd.

WALKA O SWOJE

1100
 

Przez tysiące lat ludzie potrafili bez większego problemu wyżywić się z pracy

własnych rąk i potrafili żyć godnie, gospodarząc jedynie „na swoim kawałku ziemi”

402402



i robili to absolutnie bez posiadania dzisiejszej wiedzy naukowej, technicznej, bez

stosowania dzisiejszych nowoczesnych metod produkcji rolnej, bez intensywnego

nawożenia pól, bez zmieniania genów roślin, bez stosowania komputerów itd. Czy

zastanawiałeś/aś się kiedykolwiek, dlaczego ci sami przecież ludzie, mający wciąż

dwie chętne do pracy ręce, nie są w stanie z pracy własnych rąk – czyli z naturalnego

stanu nadanego gatunkowi ludzkiemu przez Stwórcę – nadal żyć choćby skromnie,

ale godnie? Dlaczego życie znacznej części ludności świata można nazwać dzisiaj ni -

czym więcej niż jedynie wegetacją?

1101
 

Otóż głównymi przyczynami, oprócz lokalnych już przeludnień i uwarunkowań

klimatycznych, są: koncentracja środków produkcji  (powodująca zabieranie bied -

niejszym potencjału do wytwarzania Wartości wykonywaną przez nich pracą) oraz

globalizacja (przenoszenie kapitału tam, gdzie więcej dla właścicieli kapitał zarobi).

O ile jeszcze kiedyś fabryki były budowane w miejscu zamieszkania danej społeczno-

ści, była szansa na w miarę normalne funkcjonowanie tych społeczności, choć i tak

właściciele środków produkcji traktowali robotników całkowicie przedmiotowo.

Później zaczęły następować rewolucje robotnicze, zaczęły tworzyć się związki zawo -

dowe wymuszające na kapitalistach dzielenie się z pracownikami większą kwotą

wytworzonych zysków. W momencie już jednak rozpoczęcia przenoszenia produkcji

tam, gdzie robocizna i produkcja są tańsze – do innych regionów, krajów, na inne

kontynenty, i zamykania lokalnych fabryk, środowisko życia poszczególnych spo -

łeczności nagle idzie w całkowitą rozsypkę, a samo życie w wielu rejonach z powodu

bezrobocia przestaje być wręcz możliwe.

1102 Niezmiernie ważna jest społeczna świadomość potrzeby zostawiania wydawa -

nych przez siebie pieniędzy tam, gdzie są one w stanie zasilić przenoszoną przez sie -

bie energią: naszą społeczność i nasze otoczenie. Powinniśmy starać się kupować

przede wszystkim towary produkowane na miejscu – gdzie zatrudniani są ludzie

tworzący naszą społeczność/ społeczeństwo, gdzie trafiają płacone przez producen -

tów podatki, gdzie zostaje więcej pieniędzy na szkolnictwo, opiekę zdrowia i opiekę

nad osobami starszymi (czyli nami samymi za jakiś niedługi przecież czas). 

1103
 

Pochodzenie geograficzne kapitału inwestycyjnego nie powinno stanowić pro -

blemu (z wyjątkiem inwestycji „politycznych”, wymierzonych w dłuższej perspekty -

wie w przejęcie potencjału produkcyjno-handlowego lub intelektualnego danego

kraju w poszczególnych sektorach czy służących uzyskaniu lepszej pozycji we wza -

403403



jemnych negocjacjach handlowych). Warunkiem jest jednak to, że firmy płacą rzetel -

nie podatki w miejscu swojej działalności, a nie czmychają bez honoru jak najpodlej -

szego sortu tchórze, do rajów podatkowych – wszelkich miejsc świata tworzących

udogodnienia podatkowe dla inwestorów lub posiadających niższe obciążenia po -

datkowe. Firmy takie z premedytacją wyprowadzają zarobione w danym kraju pie -

niądze w celu niezapłacenia w tym kraju należnych danemu społeczeństwu podat -

ków. Wykonują przy tym skomplikowaną, prawno-podatkową ekwilibrystykę, na -

zywając swoje działania „optymalizacją podatkową”. 

1104
 

Poprzez takie działania, właściciele tych firm swoją negatywną dla społeczeństw

postawą przejawiają wiele negatywnych cech ludzkich odrzucanych przez filozofię

Ra’i [199], gdzie wymienić można choćby kilka: wrogość – wobec społeczeństw

i państw, w obszarze których prowadzą swoje biznesy, mając na celu wrogie przeję -

cie części potencjału finansowo-energetycznego gospodarza (bez należnych gospoda-

rzowi podatków); obłudę i fałsz – realizując zamiar nieuczciwego uciekania z płace -

niem podatków z miejsca prowadzenia biznesu (wobec deklarowanych w procesie

inwestycyjnym dobrych intencji, znając zakres obowiązujących stawek podatko -

wych); chciwość – dążąc za wszelką cenę do zwiększenia swojego stanu posiadania.

1105 Takie działania, praktykowane przez całkowicie pozbawione jakiejkolwiek mo -

ralności największe ponadnarodowe korporacje, wymierzone są sumarycznie prze -

ciwko całej ludzkości, ponieważ prowadzą do nieproporcjonalnego bogacenia się je -

dynie właśnie jednostek stojących na samym szczycie drabiny społecznej. Bogacenie

to odbywa się – co jest tu ewidentnie widoczne – względem całych społeczeństw tra -

cących gigantyczne wpływy z należnych im podatków. Praktyki takie powinny pod -

legać bezwzględnemu oddolnemu społecznemu sprzeciwowi i napiętnowaniu, wy -

rażanych zarówno w presji na ustalanie bardziej restrykcyjnych praw w tym zakre -

sie, jak i w presji nagłaśniania tego typu praktyk, prowadzącego następnie nie -

uchronnie do społecznego bojkotu takich wrogich społeczeństwom firm.

1106
 

Bezrefleksyjne poddawanie się ekonomicznym procesom wolnego rynku 

w wymiarze globalnym, z którego korzystają ostatecznie wyłącznie najbogatsi, 

zabija nas.  Zabija zwykłe, naturalne człowieczeństwo dane nam przez Stwórcę. 

Czyni z nas bezwolne zombie, które poruszają się bezwiednie jedynie w takt

wystukiwanego im rytmu: żyją jedynie tak, jak im każą, jedzą i piją 

jedynie to, co im sprzedadzą, a i myślą jedynie to, 

co im konsumpcjonistycznie nastawione mass media podsuną.

404404



1107 To my, ludzie, w każdym przypadku musimy wymagać i wymuszać na rządzą -

cych naszymi krajami i rządzących światem, aby to, co robią, służyło nam – ludziom.

Świetnie da się żyć w pełnej równowadze ze światem, naturą i Bogiem – nie trzeba

na okrągło chcieć „pożerać” innych, aby być w życiu szczęśliwym! Kto myśli inaczej,

jest albo człowiekiem chorym, albo/ i przestępcą. Tak długo, jak nie będzie silnego

oddolnego dążenia do pozostawania możliwie cały czas blisko naturalnej równowa -

gi świata poprzez ograniczanie wszelkich stanów skrajnych , tak długo nie będzie

mowy ani o pozytywnie rozumianej stabilizacji świata, ani tym samym o bezpieczeń-

stwie jego mieszkańców.

KONSUMPCJONIZM A DŁUG

1108 Największym dzisiaj wrogiem ludzkiej wolności i godności oraz naturalnej rado-

ści życia człowieka staje się konsumpcjonizm – silny wirus powodujący współcze -

sną zarazę świata, zabijający nasze naturalne człowieczeństwo. Konsumpcjonizm

(oraz pozostający na jego usługach, manipulujący ludzkimi pragnieniami, marke -

ting) został zaaplikowany światu niedawno, od początków XX w. Jest formą prze -

myślnej manipulacji masami ludzkimi, służącej przede wszystkim tym, którzy rzą -

dzą gospodarką i światem – nielicznym, najbogatszym jednostkom utrzymującym

całe społeczeństwa w kieracie współczesnego niewolnictwa – niewolnictwa długu. 

1109 Konsumpcjonizmem jesteśmy infekowani od najmłodszych lat życia, zarówno

przez naszych rodziców i rodzinę, którzy wcześniej sami już padli ofiarą jego infekcji

– obdarowujących nas podczas naszego dzieciństwa całą masą kolejnych, sprawiają -

cych nam coraz mniej prawdziwej radości prezentów – jak i całe nasze otoczenie: ró -

wieśników, media, sklepy, szkołę, pracę, ulicę.

1110 Przez powszechność postaw konsumpcjonistycznych całego naszego otoczenia,

praktycznie nie posiadamy dystansu do tego uzależnienia. Mieć, kupować, wymie -

niać na nowsze, lepsze, droższe, bardziej kolorowe, bardziej modne, bardziej „błysz -

czące”, bo inni mają, bo inni się z nas śmieją, że nie mamy; bo to co „piękne”, nowe,

szczupłe, modne, „łał!”, „bardziej nowoczesne” i „bez dwóch zdań lepiej dostosowa -

ne do naszych potrzeb i skrytych pragnień” jest promowane na okrągło w zmanipu -

lowanych przebiegłym marketingiem mediach…
 

405405



1111 Czy na tym ma jednak polegać człowieczeństwo? Na takiej całkowicie bezreflek -

syjnej pogoni za chwilą, za ułudą, jak pies goniący za sztucznym zającem na psich

wyścigach? Czy napełniając swoje żyły plastikowym, sztucznym, niewolniczym sub -

stytutem krwi, naprawdę uważamy, że znajdziemy się bliżej stanu szczęścia? Bliżej

nirwany? Bliżej prawdy? Bliżej Boga? Czy faktycznie to, co sztuczne, jest w stanie

przynosić nam jakąkolwiek Radość? NIE JEST W STANIE. Co najwyżej może nam

przynieść chwilową radość przez małe „r”, tak jak jest to w stanie uczynić każda

używka, każdy narkotyk. Ale za chwilę znowu przecież jesteśmy na głodzie!

1112 Konsumpcjonizm jest zniewalającą używką potrafiącą silnie uzależnić umysł

człowieka. Przejmuje on kontrolę nad istnieniem swojej ofiary, wzmacniany jej nega -

tywnymi cechami – napiętnowanymi przez filozofię Ra’i: lekkomyślnością, powierz -

chownością, fasadowością, narcyzmem, pychą, egotyzmem, próżniactwem. Bezmyśl-

ne poddawanie się konsumpcjonizmowi jest wyrazem słabości charakteru człowieka

i niestety – bylejakości tego człowieka. 

1113 Niektórzy, negując postawy konsumpcjonistyczne ludzi, a wcześniej, ich posta -

wy materialistyczne, chcą sprowadzać problem do odwiecznego dla ludzkiej etyki,

zagadnienia „walki dobra ze złem”. Pytają, jednocześnie niepotrzebnie dzieląc

wspólny i łączny świat człowieka:  „mieć czy być?”. Filozofia Ra’i i Kościół Radości
ISTNIENIA widzą problem posiadania materialnego oraz wyrastających z niego postaw

konsumpcjonistycznych inaczej i zdecydowanie całościowo: Mieć? OK, ale właści -

wie po co?!

1114 Kupujmy, ale czyńmy to z dystansem i świadomym zastanowieniem – czy naprawdę

tego potrzebuję? Kupujmy to, co potrzebujemy, a nie to, co nasza „odpowiednio połechta -

na” manipulatorskim marketingiem próżność nam podpowiada. Nie stawajmy się częścią

towarowo-rynkowego kłamliwego cwaniactwa. Nie dajmy się manipulować reklamie

i chwilowej modzie. Nie dajmy się manipulować tym, którzy chcą na nas zarobić wyłącz -

nie po to, aby mieć za wszelką cenę jeszcze więcej i równocześnie nas zniewolić! 

Nie czyńmy z kupowania kolejnych, niepotrzebnych rzeczy, sposobu na życie. Nie

kupujmy wyłącznie dlatego, że nas stać czy nie mamy już co robić z pieniędzmi. To nie

tylko nie jest fair względem innych, ale oddala nas od prawdziwego człowieczeństwa, od

natury, od równowagi istnienia i od Boga.

__________

406406



1115 Konsumpcjonizm we współczesnym systemie finansowo-kapitalistycznym świa-

ta służy niby ożywianiu gospodarki (i tak jest „sprzedawany” światu przez jego po -

pularyzatorów, jako ten „dobry”, skoro „ożywiający”), ale ożywianie gospodarki,

służąc zyskiwaniu przewagi jednych nad drugimi, służy we współczesnej piramidzie

ekonomii ostatecznie wyłącznie kreowaniu długu. Dług kreowany jest w sposób

przemyślany i systemowy, spływając od sterujących procesem światowego długu –

najwyższych bankierów, na poszczególne centralne banki narodowe, a następnie

banki komercyjne (w uproszczeniu). 

1116 Celem kreacji długu nie jest chęć jednorazowego zarobienia na dłużniku, co za -

miar długoterminowego (stałego) uzależnienia dłużnika od siebie. Im dług jest wyż -

szy, tym trudniej go spłacić, niezbędne są więc kolejne pożyczone środki, zwiększa -

jąc pętlę uzależnienia. Uzależnienie takie daje władzę nad decyzjami dłużnika. Steru -

jący kreowaniem długu i jego obsługą – osoby stojące na szczycie łańcucha finanso -

wo-ekonomicznej chciwości świata – ma zagwarantowaną w pewnym momencie,

wręcz nieograniczoną kontrolę nad pożyczkobiorcą: nad całymi państwami, społe -

czeństwami, nad ich gospodarkami, konfliktami zbrojnymi, mediami, szkolnictwem,

opinią publiczną, nad kształtowaniem postaw i preferencji wyborczych, światopo -

glądów itd.

1117 Zadłużenie świata cywilizacji ludzkiej nigdy nie było tak gigantyczne, jak obec -

nie. Każdy z ok. 7 950 000 000 mieszkańców Ziemi jest dziś winien komuś średnio ok.

30 000 USD! Można zadać pytanie: komu? Sobie nawzajem? No … na pewno nie.

Skąd jednak wzięły się takie gigantyczne kwoty?! Przecież najpierw, aby pojawił się

pieniądz do pożyczenia, Wartość tego pieniądza musiałaby zostać wytworzona, kto

więc i kiedy zarobił takie kosmiczne kwoty, aby następnie móc je pożyczać? I tu do -

chodzimy do sedna … „przekrętu”. Otóż współczesny dług świata jest generowany

przez bankierów sztucznie – nieistniejącym pieniądzem – niemającym praktycznie

pokrycia w wytworzonej wcześniej przez człowieka Wartości (pokrycie wynosi jedy-

nie ok. 10%). (To w źródle sprawia, że praktycznie cała współczesna światowa gospodarka –

a ostatecznie cały współczesny i przyszły świat człowieka – jest jedną wielką „beczką

prochu”, niezwykle podatną na wszelkie kryzysy nie tylko gospodarcze i polityczne, ale rów -

nież i ostatecznie – konflikty zbrojne).

1118 Współczesna kreacja długu bazuje na tak zwanej rezerwie cząstkowej , pozwalając

na obracanie przez banki wielokrotnością wysokości wkładów depozytariuszy. Każ -

407407



dy pieniądz wpłacony przez klienta do banku jest przez system bankowy najpierw

wirtualnie multiplikowany, a następnie, w skali świata, w każdej sekundzie wielo -

krotnie obracany (pożyczany), generując tym olbrzymią podaż pieniądza (światowe

przepływy finansowe wynikające z finansowego ruchu pieniądza są nawet kilka -

dziesiąt razy wyższe od obrotów światowego handlu).

1119 Aby zarobić, należy więc jedynie znaleźć chętnego na kredyt – na zakup nowego

telefonu, telewizora, samochodu, domu czy nowej linii produkcyjnej. Całe gospodar -

ki z kolei, aby być w stanie skutecznie konkurować z innymi gospodarkami, zmuszo-

ne są inwestować środki większe. Pożyczają więc pieniądze od instytucji (banków)

ponadnarodowych. Im większe są to środki, tym większe wymagania instytucje te

stawiają, sterując światową gospodarką i polityką według swojego planu. 

BYLEJAKOŚĆ

1120 W dzisiejszym (i przyszłym) świecie wszechobecnego konsumpcjonizmu coraz

częściej zapominamy o tym, że zdecydowanie warto utrzymywać wypracowane

przez pokolenia naszych przodków standardy życia i wartości, szczególnie wów -

czas, gdy są one w stanie nadal służyć nam i naszemu człowieczeństwu. Istotne są

wartości intelektualne, kulturowe i tradycja oraz wynikające z nich standardy two -

rzące zrównoważone, naturalne i ciągłe środowisko życia człowieka, których w ża -

den sposób nie da się zastąpić konsumpcyjnym, chwilowym, plastikowym w swoim

duchu „barachłem”, bez względu na to, jak by ono nie „świeciło”, „migotało” i nie

mówiło ciągle: „weź mnie, weź mnie!”. Sztucznie kreowane obniżanie standardów

i norm społecznych zachowań, wartości, poziomu edukacji czy nawyków żywienio -

wych, prowadzi do postępującej bylejakości i coraz silniejszego spłaszczania życia

człowieka, coraz bardziej pozbawiając wszystkich nas głębi należnej naszym istnie -

niom.

1121 Człowiek, w dominującym obecnie na świecie modelu gospodarki nastawionej

na wykorzystywanie innych, sprowadzany jest do roli konsumenta, który musi do -

starczać ciągłego zysku temu, kto posiada wyższy potencjał finansowo-energetycz -

ny. Na szczycie drabiny tego ekonomicznego łańcucha pokarmowego, tej ekono -

micznej piramidy, stoją nieliczni tego świata, którzy rozdają karty pozostałym. Ideal -

nym modelem dla nich byłby świat z populacją 99,9999% konsumentów, którzy mie -

liby całkowicie wyciętą funkcję myślenia, za to włączoną na stałe funkcję najpierw

408408



pracy, a potem funkcję kupowania. I to kupowania nie tyle za wytworzoną przez

swoją pracę wartość realną (gotówkę), co przede wszystkim za udzielony im wirtual-

nym (czyli nieistniejącym w rzeczywistości) pieniądzem kredyt. Spłacając ten kredyt

przez dłuuugie lata, stawaliby się doskonałymi statystycznymi trybikami – posłusz -

nymi niewolnikami systemu współczesnego (i przyszłego) kapitalizmu.

1122
 

Podstawowym elementem samoobrony ludzi przed postępującym systemem

konsumpcjonistyczno-materialistycznego zniewolenia jest świadomość mechani -

zmów funkcjonowania dzisiejszego świata, związana nierozerwalnie z poziomem

edukacji i nauką samodzielnego myślenia. Nie płaskiego, zmanipulowanego myśle-

nia konsumenckiego i życia jedynie w wymiarze marketingowo-rynkowym, jako

„wykastrowany decyzyjnie” trybik systemu, ale myślenia indywidualnego i odpo -

wiednio szerokiego.

1123 Warto jest znać swoją wartość i warto tę wartość udoskonalać. Warto chodzić do

szkoły, warto studiować, warto chłonąć wiedzę zarówno w zakresie, który nas interesuje,

jak i zaufać swoim nauczycielom, że niektóre przedmioty nauczania są potrzebne po to,

aby móc później zacząć lepiej rozumieć całą resztę zdobywanej wiedzy. Szczególnie mate -

matyka, poprzez uczenie człowieka logicznego myślenia, wykształca w nas głębszą umie -

jętność rozumienia świata – zarówno analizy poszczególnych aspektów rzeczywistości, jak

i następnie łączenia ich w całościowy obraz świata. 

Świat w każdym calu – tak materialnym, jak i duchowym – jest matematyczny. Ma -

tematyka i związana z nią logika jest językiem, którego Bóg użył do stworzenia świata.

1124 Uciekając od wysiłku związanego ze zdobywaniem wiedzy i tym samym ucieka-

jąc od chęci samorozwoju, sami tworzymy swoją bylejakość, rezygnując z możliwo -

ści samodzielnego szerszego odbierania świata Boga i bazujemy jedynie na najczę -

ściej zmanipulowanych wcześniej opiniach i poglądach innych. Przede wszystkim

jednak padamy ofiarami planowych działań prowadzonych przez tych, którzy na

nas i naszej tendencji do bycia biernym i byle jakim, chcą bezwzględnie zarobić. 

1125 To za ich przyczyną programy nauczania w szkołach są coraz częściej tworzone

w taki sposób, aby nie uczyć przyszłych pokoleń umiejętności samodzielnego myśle -

nia i kreatywności, a uczyć za to funkcjonowania w preparowanym przez pieniądz

i
 

konsumpcję świecie, pokazywanym jednak jako wspaniałe i przyjazne środowisko

życia. Tworzy się dla nas później płytkie i niewnoszące żadnej wartości dodanej pro -

409409



gramy telewizyjne, beznadziejne show czy równie beznadziejne tasiemcowe seriale

i
 

filmy, bo to przecież MY SAMI chcemy je oglądać, drukuje się dla nas gazety na po -

ziomie bruku (czy nawet rynsztoku), bo to przecież MY SAMI chcemy je czytać, two -

rzy się dla nas muzykę w postaci mdłej papki, bo to przecież MY SAMI chcemy jej

słuchać…

1126 Do tego karmi się nas żywnością, którą jeszcze niedawno nikt nie miałby sumie -

nia karmić nawet zwierząt w chlewie. Chemia, sztuczne dodatki: barwniki, wzmac -

niacze smaku, wzmacniacze zapachu, wypełniacze, słodziki, nabłyszczacze, przeciw -

utleniacze, regulatory kwasowości, emulgatory, środki spulchniające, żelujące, za -

gęstniki, stabilizatory, konserwanty! Byle taniej, byle więcej sprzedać, byle więcej za -

robić, byle za wszelką cenę wykorzystać innych. Zgodą na taką bylejakość świata,

konsekwentnie ZABIJAMY SIEBIE! 

1127 Chcąc być kimś, musimy dbać zarówno o siebie, jak i o całokształt naszego oto -

czenia. To środowisko, w którym istniejemy, nas kształtuje: dzielnica, w której miesz -

kamy, szkoła, do której chodzą nasze dzieci, praca, którą wykonujemy, ludzie, który -

mi się otaczamy, mass media, które oglądamy, słuchamy i czytamy. Ale również to,

co jemy – sklep, w którym robimy zakupy i produkty, które kupujemy. Niezwykle

ważny jest nasz poziom odporności na marketingową manipulację oraz nasz stosu -

nek do konsumpcjonizmu. Na niektóre obszary nie mamy wpływu, ale równocześnie

na wiele obszarów mamy wpływ. Starajmy się zawsze, na co dzień, utrzymywać wy -

sokie standardy wobec siebie i otoczenia. 

1128 Przede wszystkim żądajmy solidnej i wszechstronnej edukacji dla naszych dzie-

ci. (Bez odpowiednio wartościowej edukacji ludzkość rychło wkroczy w nową erę … tyle, że

nie będzie to obiecana światu przez proroków świetlista Era Wodnika, a raczej ponura Era

Zwodnika – wieki religijnego zabobonu, powszechnej ciemnoty i zacofania na wzór okresu

chrześcijańskiego średniowiecza. Tyle tylko, że teraz wszystkie religijne kulty świata zastąpi

jeden kult posiadania materialnego, a nowym wszechmogącym Bogiem i zbawicielem ludzko -

ści, do którego wszyscy będą kierować swoje modlitwy, stanie się… Pan Pieniądz).

1129 W sferze mediów wymagajmy, aby dostarczały one znacznie więcej niż prymi -

tywną i tanią rozrywkę. Media są narzędziem wpływania na masy i dają/ tworzą/

stanowią władzę, a władza, choćby była w rękach prywatnych, musi uwzględniać

i
 

kierować się dobrem społecznym, bo inaczej popełnia przestępstwo przeciwko re -

410410



prezentującemu to społeczeństwo państwu. Nie pozwalajmy na spłaszczanie treści

dostarczanych przez media przekazów wyłącznie dlatego, że skażone konsumpcjoni-

zmem społeczeństwa wyborców statystycznie lepiej przyjmują już bylejakość – prze -

kaz prostszy, płytszy, obrazkowy, sprowadzony do żyjącego kilka chwil mocnego

newsa, muszącego za chwilę być zastąpionym kolejnym, jeszcze mocniejszym new -

sem.

1130 Z kolei w stosunku do żywności, wymagajmy, aby wciąż istniały i były szeroko

dostępne na rynku – produkty naturalne. Wielkie – kapitalistycznie zachłanne i cał -

kowicie odhumanizowane – sieci handlowe, fanatycznie szukając wyższych zysków,

zmuszają producentów do obniżania cen i do faszerowania żywności chemią, aby

oszukać zmysły konsumentów (poprawiając sztucznie: kolor, zapach, konsystencję

i smak żywności), i by wydłużyć termin przydatności produktów do spożycia. Na -

stępnie, nieświadomi niczego konsumenci, wybierają tak produkty tańsze – „skoro

przecież nie tylko są tańsze, ale przy tym ładnie wyglądają, ładnie pachną i dobrze

smakują” – jak i produkty z dłuższym terminem ważności, jako „najprawdopodob -

niej bardziej świeże”, co powoduje, że koło oszukańczych praktyk nakręca się dalej.

1131 Jemy potem zmodyfikowane genetycznie i zakonserwowane jak mumie: pomi -

dory, pomarańcze, cytryny, „kiełbasy” czy „szynki”; jemy karmione hormonami, an -

tybiotykami i swoimi własnymi odchodami: „drób”, „mięso czerwone” czy „ryby”;

spożywamy faszerowane chemią tysiące produktów, jemy coraz więcej, np. wyjątko -

wo szkodliwego cukru (na Zachodzie kilkadziesiąt! razy więcej na głowę niż 100 lat

temu), bo nasz oszukiwany sztucznością mózg woła : „więcej!, więcej!”.  Po czym po -

jawiają się choroby „cywilizacyjne”, alergie, ludzie wydają pieniądze na leczenie, na

kilogramy lekarstw, suplementów diety. Kolejna więc branża czekająca na wykorzy -

stanie nas zaciera ręce… I tak dalej, i tak dalej…

1132 Kupujemy albo to, co nam fałszujący naturalny świat marketing, manipulując

nami, wciska do głów, albo to, co jest najtańsze. Nie kupujemy tego, co jest dla nas

najzdrowsze – naturalne – stworzone wprost przez Boga w proporcjach, jakie On

sam uznał za słuszne. Przecież człowiek jest całkowicie i wyłącznie tym, co je i co

pije! Skąd nasz organizm ma brać fizyczną siłę i energię do życia? Skąd mają brać bu -

dulec nasze komórki? Jedynie przecież z tego, co zjemy i wypijemy. Człowiek, ba -

wiąc się w alchemika, produkuje żywność i następnie lekarstwa w sposób całkowicie

oderwany od naturalnych przepływów energetycznych powstawania tych produk -

411411



tów w warunkach naturalnych i – co gorsze – od naturalnych proporcji ich składu

istniejących w przyrodzie. Te sztucznie wytworzone „lekarstwa” mają leczyć sztucz -

nie wywołane choroby, spowodowane jedzeniem sztucznie wytworzonej żywno -

ści… Przecież kółko tej naszej głupoty toczy się jak oszalałe, uniemożliwiając wyrwa -

nie się z
 

tego swoistego matrixu! Za słabo zdajemy sobie z tego sprawę i za łatwo się

na to godzimy.

1133 Życie człowieka nie powinno polegać na tym, aby jedynie przetrwać „jak najta -

niej”, ale na tym, aby istniało godnie i równocześnie blisko równowagi z naturą. To

ludzie, chcąc zyskać przewagę nad innymi, stworzyli najpierw pieniądz, potem go -

spodarkę opartą na wykorzystywaniu innych, a w końcu konsumpcjonizm i marke -

ting. Nie Stwórca, choć On i tak musiał wszystko wcześniej dopuścić do możliwości

zaistnienia (każdy stan pojawiającej się nam rzeczywistości) – i dlatego powinniśmy

wszystko, co się wydarza rozumieć, ale już niekoniecznie akceptować jako „dobre”

dla nas samych, skoro widzimy, że od naturalnej równowagi świata stany te jednak

silnie odbiegają.

1134 Bylejakość jest obecna nie tylko w sferze edukacji, mediów czy żywieniowej. By -

lejakość przedostaje się również na ulice i zatruwa sobą przestrzeń publiczną. Nie

wyrażajmy zgody na zachowania innych, które godzą w naszą i naszych rodzin –

wolność, bezpieczeństwo i prawo do własnej Radości. Nie wyrażajmy zgody na hała-

śliwość innych, wulgarny język, chamstwo i tępotę intelektualną, w tym też tępotę

generującą jakąkolwiek nienawiść do drugiego człowieka. Napiętnujmy ich byleja -

kość, wskazując równocześnie wzorce pożądanych społecznie zachowań. A jeżeli

będą się nadal narzucali ze swoją, wymiernie już szkodzącą innym bylejakością roz -

winiętą w jakiekolwiek zachowania przestępcze, bez żadnych oporów zgłaszajmy ich

do organów ścigania. Niech idą do więzienia, a jeżeli mimo to się nie zmienią – niech

czym prędzej wracają do Stwórcy, jeżeli taka jest ich wola.

1135 To jedynie od nas zależy jak ukształtujemy swój świat – nasz wspólny świat. Je -

steśmy w stanie ustalać prawa, których będzie chciała demokratyczna większość,

dlatego uświadamiajmy najpierw innych, że mają prawo o sobie stanowić, a następ -

nie ustanawiajmy prawa korzystne dla zdecydowanej większości. Nie pozwalajmy

garstkom prymitywnych jednostek czynić ze świata chlewu i rynsztoku, o który mu -

simy ocierać się następnie wszyscy. Dbajmy o dostęp do edukacji – dawajmy szansę

wszystkim na rozwój, choć to już od nich samych będzie zależało czy z tej szansy

skorzystają. Nikt nie będzie nikogo uszczęśliwiał przecież na siłę!

412412



1136 Kościół Radości ISTNIENIA zamierza wspierać wszelkie inicjatywy społeczne zmie -

rzające do walki z bylejakością naszego życia. Zamierzamy także (gdy nadejdzie

sprzyjający czas) promować własną markę – certyfikat potwierdzający dobrą jakość

produktu, usługi, inicjatywy. Musimy dbać o to, co jemy, co pijemy oraz jak i w ja -

kich warunkach żyjemy na co dzień. Musimy wspólnie dbać o swoje środowisko ist -

nienia i o to, by – kiedy to środowisko musimy już zmieniać – nie tworzyć stanów

niebezpiecznie odbiegających od genialnie zbilansowanej naturalnej równowagi

świata otrzymanego od Natury, od Stwórcy.

CO POWINNIŚMY ZMIENIAĆ?

1137 Należy wskazać kilka najważniejszych postulatów w sferze ekonomii oraz ob -

szarów z nią powiązanych, mających służyć ochronie życia człowieka blisko natural -

nej równowagi świata. Część z nich jest już realizowana przez poszczególne społecz -

ności świata, część jednak nie jest.

• 1. Należy dbać o środowisko naturalne Ziemi tak, by pozostawało one jak

najbliżej zastanej przez nas równowagi Natury. Każde wytrącenie tego śro -

dowiska z równowagi (np. obecnie nadmierna emisja gazów cieplarnianych)

może spowodować szybką eksterminację całego gatunku ludzkiego lub

w najlepszym przypadku zniszczenie obecnej cywilizacji ludzkiej. Odbędzie

się to nie tyle w wyniku samych przyczyn naturalnych, jak: wzrost globalnej

temperatury, uwolnienie z lodu kolejnych gazów cieplarnianych, podniesie -

nie poziomu oceanów, ekstremalne zjawiska pogodowe i susze na olbrzy -

mich obszarach globu, co w wyniku wojen wywołanych przez nie dające się

wówczas kontrolować masowe migracje ludzkie. (Użyta w wyniku konfliktów

ostatecznie masowo broń jądrowa czy dodatkowo też … „obudzony” jej użyciem któ -

ryś z ziemskich superwulkanów, na zawsze mogą już wymazać pamięć o nas ze

wszystkich pamiętników ludzkości). [ZOBACZ RÓWNIEŻ: 274, 282]

• 2. Należy wzbudzać w społeczeństwach wyższą świadomość negatywnych

aspektów kultu posiadania materialnego i konsumpcjonizmu. Te dwie para -

filozofie, w świecie bez tradycyjnych wojen, realizują proces zniewalania lu -

dzi, czyniąc z nas współczesnych niewolników – niewolników pogodni za

pieniądzem i bezrefleksyjnej chęci posiadania/ gromadzenia. Umożliwia to

stopniowe przejmowanie kontroli nad wszystkimi obszarami naszego życia,

w tym nad wszystkimi naszymi preferencjami, zachowaniami i wyborami.

413413



Ostatecznie całkowicie oddajemy realną władzę nad sobą (i nad tworzonymi

przez siebie społeczeństwami) kapitalistycznym grupom sterującym świato -

wymi przepływami finansowo-energetycznymi [1115–1116]. 

• 3. Należy wzbudzać w społeczeństwach wyższą świadomość faktu, że kapita-

listyczne zwiększanie wydajności pracy (pasożytniczy, pionowy drenaż ener -

gii społecznej) [1099] niszczy naturalne wartości świata człowieka. Zmuszając

dzisiaj obydwoje małżonków do pełnoetatowej pracy najemnej w celu zabez -

pieczenia egzystencji swojej rodziny, niszczy się jednocześnie naturalną siłę

rodziny – możliwość posiadania przez nią i wychowania, odpowiedniej dla

potrzeby zachowania gatunku, liczbę potomstwa. Należy pamiętać, że rodzi -

na to podstawowa komórka społeczna, to niczym niezastępowalny budulec

całego społeczeństwa. Niszcząc naturalną rolę rodziny, popełnia się najpierw

narodowe, a następnie gatunkowe samobójstwo. [ZOBACZ RÓWNIEŻ: 991, 1002–1005]

• 4. Należy dążyć do uzyskiwania przez społeczeństwa większego udziału

w profitach działalności biznesów prowadzonych na obszarze istnienia/ ży -

cia tych społeczeństw, poprzez zwiększenie opodatkowania obrotu gospo -

darczego – należy wymuszać płacenie wyższych podatków w miejscu rze -

czywistego wykonywania działalności biznesowej [1103–1105], kosztem podat-

ków dochodowych płaconych (lub nie) w zupełnie innym miejscu kraju, kon -

tynentu czy świata.

5. Należy dążyć do rozbudowywania poziomych struktur własności, w tym

wspólnot i spółdzielni, wspierając możliwość wzbogacania się całego społe -

czeństwa, a nie głównie jednostek „wybranych” – współczesnych kapitali -

stów – którzy chcą, lub z uwagi na silną konkurencję rynkową, „muszą” wy -

korzystywać innych. [ZOBACZ RÓWNIEŻ: 463.6, 910, 1094]

• 6. Należy zwiększać świadomość ludzi w zakresie konieczności kupowania

towarów/ usług produkowanych/ oferowanych lokalnie, wspierając tym sa -

mym własne otoczenie i pomagając zachowywać odpowiednią równowagę

środowiska życia swojego i swoich bliskich.

• 7. Należy wycofywać się z modelu gospodarek opartych na rezerwie cząstko -

wej – gospodarek spekulacyjnych, mało stabilnych i dlatego bardzo niebez -

piecznych dla równowagi i stabilności świata, wracając do systemów opar -

tych na rzeczywistej i realnie/ naturalnie wycenionej wartości obszaru wy -

miany dóbr. [ZOBACZ RÓWNIEŻ: 638–641]

414

•

414



• 8. Należy dążyć stopniowo do zmniejszania światowego wymiaru czasu pra -

cy dla pracowników najemnych do wymiaru optymalnego dla pracownika:

32 godzin tygodniowo. Proponowany rozkład pracy to: 4 dni x 7 godzin + 1

dzień x 4 godziny (4 dni x 8 godzin nie jest rozwiązaniem korzystnym tak dla

pracownika, jak i dla pracodawcy, ze względu na zbyt długą przerwę week -

endową). Pracownik w każdym miejscu świata powinien więcej czasu po -

święcać swojej rodzinie i dzieciom, życiu towarzyskiemu oraz swojemu hob -

by, celebrując ziemskie istnienie otrzymane od Stwórcy [403–404], niż praco -

wać dla tak zwanego „wzrostu tempa rozwoju gospodarczego”, służącego

przede wszystkim właścicielom współczesnych „środków produkcji”, silnie

kumulujących potencjał finansowo-energetyczny wspólnej przestrzeni życia

człowieka.

• 9. Należy zwiększać poziom edukacji społeczeństw wspólnego świata czło -

wieka [1072–1075], zwiększając jej zakres – nie tylko sama „nauka czytania i pi -

sania”, a nauka samodzielnego myślenia, umożliwiającego identyfikację i ro -

zumienie procesów rządzących współczesnym światem. Edukacja wszędzie

na świecie do 15 roku życia powinna być obowiązkowa, a co najmniej do 18

roku życia (ukończenie szkoły średniej) powinna być bezpłatna. Edukacja po-

winna być również dostępna dla osób dorosłych w postaci, np. programów

medialnych (telewizja, radio, internet) czy, symbolicznie płatnych, t w. „uni -

wersytetów trzeciego wieku”.

• 10. Należy zwiększać świadomość potrzeby wspólnego dostępu i korzystania

z bogactw i zasobów naturalnych Ziemi, w tym wszelkich surowców mine -

ralnych, zasobów wody pitnej oraz ziemi uprawnej. Wszelkie zasoby natural -

ne Ziemi nie są własnością poszczególnych społeczeństw, narodów, rządów

i państw, a są za to własnością całej społeczności Ziemi. Chwilowe jedynie

(w skali czasu istnienia naszej planety czy gatunku ludzkiego) przebywanie

poszczególnych społeczności na danych terenach, nie uprawnia ich do posia -

dania bezwzględnego „prawa własności” i eksploatacji zasobów wspólnej

planety na zasadach wyłączności. Kraje o wyższej liczbie ludności powinny

mieć większy dostęp do zasobów naturalnych znajdujących się na terenie

krajów o niższej liczbie ludności (/zysków z eksploatacji). Dotyczy to

w
 

szczególności terenów Azji Północnej i Arktyki. Nikt nie powinien czerpać

nadmiernych korzyści w stosunku do innych jedynie wskutek „historyczne -

go przypadku” czy – tym bardziej już – wskutek wrogich i prowadzonych

415415



z
 

chciwości i wyrachowania podbojów ziem użytkowanych wcześniej przez

innych. To samo dotyczy przyszłości wspólnego świata człowieka, w tym

eksploracji kosmosu i jego zasobów. Wszelkie działania prowadzone przez

ludzi poza Ziemią, w
 
tym eksploatacja surowców, nie powinny służyć osią -

ganiu przewagi nad rzekomym „przeciwnikiem” – innymi Ziemianami lub

członkami wspólnoty ludzkiej. Działania tego typu powinny być zawsze pro-

wadzone przez organizacje reprezentujące interesy wszystkich mieszkańców

Ziemi (wspólnoty ludzkiej).

• 11. Należy przeciwdziałać jakimkolwiek monopolizacjom w ramach obszaru

wymiany dóbr, w tym również mass mediów.

• 12. Należy prowadzić ciągłą odpowiedzialną politykę fiskalną państw. Nie

wolno pozwalać na tworzenie nadmiernych deficytów budżetowych. Nie

wolno żyć na coraz większy kredyt. Wydatki państwa muszą być pokrywane

przede wszystkim z bieżących wpływów budżetu, a nie obciążać gigantycz -

nym długiem publicznym kolejnych pokoleń. [ZOBACZ RÓWNIEŻ: 1076–1077, 1098]

• 13. Należy ograniczać nadmierne rozbudowywanie państwowych struktur

administracyjnych [1079], stale audytować ich działania oraz ściśle kontrolo -

wać ich koszty.

• 14. Należy dążyć do ustanawiania możliwie prostego, przejrzystego i spójne -

go ze sobą prawa.

• 15. Należy walczyć z korupcją oraz niesprawiedliwym społecznie wykorzy -

stywaniem stanowisk publicznych do osiągania bezpośrednich (wymiernych

finansowo) korzyści materialnych. [ZOBACZ RÓWNIEŻ: 1077, 908]

• 16. Należy stopniowo dążyć do ograniczania przyrostu naturalnego w skali

całego świata, jako mogącego wywołać w przyszłości niebezpieczne dla rów -

nowagi i bezpieczeństwa świata skutki. W dobie promowanego również

przez Kościół Radości ISTNIENIA wyrównywania poziomu życia społeczeństw,

znika wcześniejsza potrzeba posiadania większej liczby potomstwa, które

miałoby zapewnić rodzicom utrzymanie na starość. Również postęp medycy-

ny i brak wojen umożliwia przeżycie większej liczby jednostek, czyniąc po -

trzebę posiadania dużej liczby dzieci coraz mniej uzasadnioną. Optymalnym

w skali świata modelem rodziny promowanym przez Kościół Radości  ISTNIENIA

jest: 2+2,5 – czyli szczęśliwa i radosna swoim życiem gromadka w składzie:

dwoje rodziców oraz dwoje lub troje dzieci.

416416



• 17. Należy rozważyć wprowadzenie zakazu dziedziczenia/ przejmowania

majątków ponad określony poziom.

• 18. Na koniec, powinniśmy również pamiętać, że rozwój cywilizacji ludzkiej,

a szczególnie już rozwój cywilizacji technicznej i naukowej, prawie zawsze

następował wskutek działania „w opozycji do kogoś/ czegoś”. Rozwój nauki

i techniki był przez wieki stymulowany przez rządzących, dążących do zdo-

bycia przewagi nad przeciwnikiem, nad wrogiem. To nie chęć pokoju

i
 

współpracy napędzała rozwój cywilizacyjny, a przede wszystkim chęć po -

konania wroga. 

Zastanówmy się, kto finansuje, a i od ponad 200 lat kreuje wojny? Ka -

pitaliści – właściciele największych banków świata. A kto zarabia na produk -

cji broni? Inni kapitaliści – właściciele koncernów zbrojeniowych. Gdy zaczy -

na brakować faktycznych wrogów, by móc dalej pompować miliardy środ -

ków publicznych do prywatnych kieszeni, należy znaleźć (w tym również

wykreować) nowych „przeciwników”. Od czasu II wojny światowej były

więc kolejne wojny: Korea, Wietnam, podwójnie Irak i Afganistan oraz wiele

mniejszych operacji, uzasadniane koniecznością wyzwalania świata spod za -

grożenia najpierw komunizmem, później jednym dyktatorem, a następnie is -

lamskimi terrorystami. Pretekst znajdzie się zawsze; zawsze też można po -

móc mu zaistnieć. 

Równolegle, by jeszcze więcej zarobić, kapitaliści pędem poprzenosili

swoje biznesy do Chin, oferujących co prawda tanią siłę roboczą, ale za to

prowadzenie biznesu na chińskich warunkach. Efekt? Marginalne wcześniej

dla światowego układu sił centralnie sterowane Chiny w ciągu trzech dekad

przejęły najnowocześniejsze światowe technologie, w tym używane w eks -

ploracji kosmosu i dążą obecnie do uzależnienia od siebie niemal całego glo -

bu. No, ale za to kapitalistyczny Zachód ma teraz kolejnego przeciwnika,

a za chwilę z pewnością i wroga. Jest więc uzasadnienie, by Kongres USA za-

twierdzał kolejne biliony dolarów na zbrojenia. „Więc, Panowie, jest dobrze!

Kroimy świat dalej”.

Dążenie do konfliktu od zawsze daje cywilizacji ludzkiej rozwój. Na -

suwają się przy tym dwa pytania. Pierwsze brzmi: czy człowiek faktycznie

tego „rozwoju” potrzebuje? Za chwilę jednak przychodzi pytanie drugie: czy

bez konfrontacji ludzkość będzie w stanie istnieć w pokoju i współpracy mię-

dzynarodowej?

417417



Czy da się utrzymać trwały pokój bez ciągłego przygotowywania się

do wojny? Jak będzie wyglądał rozkład sił na Ziemi za 50, 100 czy 300 lat?

Czy mamy jako Ziemianie – Chińczycy, Amerykanie, Rosjanie, muzułmanie,

Europejczycy i pozostali – szansę zjednoczyć się bez żadnego zagrożenia ze -

wnętrznego, bez „trzygłowych bestii z Alfa Centauri ziejących plazmą”? Boję

się, że nie mamy szans na pokój i rozwój bez konfrontacji. I o ile trzygłowe

bestie same nie przybędą z chęci pożarcia Ziemi, Rząd Światowy będzie mu -

siał sam takie zewnętrzne zagrożenie stworzyć/ spreparować, by móc utrzy -

mać ludzkość przy życiu.

Dlatego też ostatni tutaj postulat brzmi: Należy zmierzać do wypraco-

wania bardziej skutecznych niż obecnie, mechanizmów współpracy między -

narodowej umożliwiającej rozwój cywilizacji ludzkiej bez dążenia do kon -

frontacji ze sobą. Należy konsekwentnie wygaszać przemysł zbrojeniowy

świata. Ludzkość sama powinna zdecydować, kiedy rozpocząć realizację

tego postulatu. Równocześnie jak najszybciej należy dążyć do objęcia mię -

dzynarodową kontrolą działalności ponadnarodowych banków w zakresie

prowadzonej przez nie polityki tak, by nie działały one wbrew interesowi ca -

łości gatunku ludzkiego.

DWANAŚCIE KONIECZNOŚCI ŚWIATA

1138 W świecie ciągłej, często bezmyślnej, pogoni za pieniądzem, coraz trudniej jest

nam wszystkim o naturalną radość życia. Większość z nas zmuszona jest do życia

w pośpiechu, stresie i niepewności jutra  – „Czy wystarczy mi na ratę w banku? Czy

wystarczy mi do kolejnej wypłaty? Czy nie stracę pracy? Czy nie zabiorą mi domu?

Z czego opłacę dzieciom szkołę? Za co kupię lekarstwa?…”.

1139 Czy musi tak być? Otóż wcale tak być nie musi! Świat może być wspaniałym

miejscem życia dla wszystkich. Należy jedynie zacząć rozumieć procesy, które two -

rzą problemy świata i następnie nasz wspólny świat odpowiednio zmienić. 

1140 Stwórca zadbał o różnorodność cech tworzonego życia, w tym również, w przy -

padku ssaków, stworzył jednostki, które silniej od innych pragną przewodnictwa

i
 

przewagi w grupie. W przypadku człowieka przewodnictwo to wyraża się już nie

tradycyjną dominacją fizyczną, a gromadzeniem przewagi finansowo-energetycznej

nad innymi. To gromadzenie większej ilości energii wyrażonej w pieniądzu daje wła-

418418



dzę nad innymi, a docelowo, ma w zamiarze niektórych, dawać im władzę nad ca -

łym światem. Bóg również, poprzez odpowiednie ukształtowanie gatunkowe, dał

jednak ludziom zdolność organizowania się i wspólnego działania w grupie, w tym

ustanawiania swoich praw. To więc wciąż od nas samych zależy, na ile damy się

zdominować innym. Wszystko jest trudne, nim stanie się proste.

1141
 
To proste. Zmieńmy nasz świat!

1142 W poprzednich rozdziałach wskazałem m.in. najważniejsze problemy i bolączki

ludzkości. Występują one oczywiście w różnych konfiguracjach i w różnym natęże -

niu, ale bardzo często powodują, że życie ludzi, zamiast stanowić niepowtarzalny,

cudowny, wyjątkowy i Radosny etap istnienia w świecie Boga, staje się życiem cięż -

kim i smutnym. (Przełożyło się to kiedyś nawet na systemowe uznanie przez Buddę

życia ludzkiego za… cierpienie). 

1143 Aby nasz wspólny świat mógł zacząć stawać się lepszym i sprawiedliwszym dla

wszystkich miejscem do życia, należy zmierzyć się z dużą pracą do wykonania.

W tym miejscu Kościół Radości ISTNIENIA wskazuje najważniejsze do wykonania zada -

nia zgrupowane w 12 punktach – nazwane Dwunastoma Koniecznościami Świata. 

1144 Dwanaście Konieczności Świata zostanie w przyszłości zmieniane, a w niezbędnych

przypadkach rozszerzane, kiedy zaistnieje potrzeba takowych zmian, dostosowując zakres

sugerowanych przez Kościół Ra’i działań do aktualnej sytuacji świata i jego bieżących pro -

blemów.

1145 Nie zakładamy, że uda się zmienić/ naprawić nasz świat szybko, ale im szybciej

zaczniemy to robić, tym szybciej następne po nas pokolenia będą w stanie doświad -

czać swoim istnieniem więcej naturalnej Radości życia i umocowanego w niej szczę -

ścia oraz ostatecznie – życiowego spełnienia.

1146
 

Dwanaście Konieczności Świata, to dzisiaj:

1. Konieczność filozoficznej/ religijnej samokontroli w codziennym życiu, dąże -

nie do partnerstwa, dążenie do współpracy dla wspólnego dobra, dzielenie

się z innymi sobą, czerpanie Radości z dzielenia się ze światem swoim istnie -

niem.

419419



2. Konieczność ochrony naturalnego środowiska przyrodniczego Ziemi – i tym

samym ochrony jego naturalnej równowagi, niezbędnej do istnienia człowie -

ka.

3. Konieczność przeciwdziałania istnieniu ekstremalnych różnic posiadania ma-

terialnego najbogatszych i najbiedniejszych. 

4. Konieczność wzbudzania wyższej świadomości społecznej, szkodliwości kul -

tu posiadania materialnego oraz konsumpcjonizmu. 

5. Konieczność zwiększania poziomu edukacji społeczeństw.

6. Konieczność przeciwdziałania tendencji do spłaszczania wymiaru życia czło -

wieka („bylejakość”).

7. Konieczność zwiększania świadomości społecznej, potrzeby pomagania

i wspierania innych.

8. Konieczność rozbudowywania lokalnych, poziomych struktur własności:

wspólnot i spółdzielni, w celu umożliwienia wzbogacania się szerszych niż

obecnie rzesz społeczeństw.

9. Konieczność skutecznego zwalczania przestępczości oraz ograniczania środ -

ków wydawanych przez społeczeństwa na utrzymywanie więźniów, w tym

recydywistów.

10. Konieczność ochrony dzieci przed manipulacją religijną, ideologiczną oraz

przed wszelkimi innymi formami wykorzystywania ich przez dorosłych.

11. Konieczność ochrony życia dzieci już poczętych.

12. Konieczność stopniowego ograniczania nadmiernego przyrostu naturalnego.

1147 A także, jako już nie konieczność, ale naturalna możliwość zwiększenia swojej

siły, energii i mocy do zmieniania naszego życia i naszego świata na lepszy: Świado -

me wspieranie swojego codziennego życia naturalnymi energiami Stwórcy, w tym

energią wyższą.

420420



CODA





1148 Łagodzenie różnic religijnych pomiędzy społecznościami świata jest niezbędne

do tego, aby kolejne pokolenia naszego gatunku były w stanie żyć ze sobą w zgodzie

i wzajemnym poszanowaniu swoich poprzednich tradycji i różnych kultur. Antago -

nizujące ludzi zasady religii powinny być odsuwane przez samych ludzi do historii.

Wszelkie konflikty i tarcia, nawet jedynie lokalne, zawsze mają wpływ, poprzez sys -

tem naczyń połączonych, na gorsze funkcjonowanie całego świata. 

1149 Kościół Radości ISTNIENIA wskazuje konkretnie i jednoznacznie, gdzie leżą proble -

my dzisiejszego świata i wskazuje sposoby rozwiązywania tych problemów. 

1150 Budujemy nową, nowoczesną platformę współistnienia i współpracy społecznej,

spajając ją pozytywną energią filozofii Radości Istnienia. 

1151 Budujemy również nową religię naturalnej i niczym niewymuszonej wiary we

wspólnego dla wszystkich Boga. Nie tylko nie odrzucamy w całości żadnej z istnieją -

cych dotychczas religii, ale pragniemy wręcz łączyć najlepsze ich cechy, tworząc je -

den, silniejszy organizm. Religia Radości Istnienia, poprzez swoją elastyczność i od -

rzucanie wszelkich dogmatów, ma szansę istnieć długie tysiąclecia, służąc niezmien -

nie nam wszystkim – wszystkim ludziom, a może kiedyś i szerzej – innym istotom

rozumnym świata/ wszechświata Boga. 

1152 Filozofia i religia Radości Istnienia – Ra’i – daje światu to, czego potrzeba nam

wszystkim najbardziej – daje radość ze zwykłego, codziennego życia wypełnionego

szczęściem rodzinnym, pracą, odpoczynkiem, samorealizacją i pokojowym współist -

nieniem z innymi w duchu jedności z całym tworzącym nas i otaczającym nas świa -

tem. Daje również Radość z naturalnego i otwartego kontaktu z Bogiem – Jego ener -

giami – w każdej chwili naszego istnienia.

1153 Zmieniamy świat na lepsze. Dla samych siebie i dla tych, co przybędą po nas.

Przyłącz się i zmieniaj świat razem z nami! Pracy z pewnością wystarczy dla wszyst -

kich. 

423423



1154 Idźcie i głoście całemu wszechświatu nowinę Radości! Kto uwierzy, pozostanie

już na wieki Radosny. Kto zaś nie uwierzy… to już jego problem.

Yom!

Cristof P. MaY

KOŚCIÓŁ RADOŚCI         (Kościół Radości ISTNIENIA, The Church of the Joy OF EXISTENCE, Ra’i, 2018–2022)

The Church of JoY,

Ziemia,  2014 (wg chrześcijaństwa);
 

1435 (wg islamu);
 

5774 (wg judaizmu);
 4712 (wg Chińczyków);
 1936 (wg Hindusów),

co, po sprawiedliwym, arytmetycznym uśrednieniu, daje wspólną liczbę lat całego,

wspólnego świata ludzi – rok: 3174.

Niech Radość na wieki będzie z Wami!

Yom! 

 ______________________

           Dla moich dzieci, a i kiedyś pokoleń wnuków

           oraz całego wszechświata

           Ti, Krzysztof Piotr Maj

                              

         Dziękuję Ci Boże!   Y!

424424





BIBLIOGRAFIA

BIBLIOGRAFIA:

STWÓRCA Bóg, Dzieło Stworzenia , Wydawnictwo Absolut Boga. Dostęp do źródła:

1967–2014.

Użyte w niniejszej księdze cytaty, pochodzą z:

• [BIBLIOGRAFIA 1] – akapity: 538, 559, 720, 745, 746, 766 – z Biblii Tysiąclecia,

Wydanie III poprawione, Wydawnictwo Pallotinum, 1980.

• [BIBLIOGRAFIA 2]  – akapity: 660, 747, 889, 891, 893, 898 – z Koranu w tłumaczeniu

Józefa Bielawskiego w opracowaniu Terminus.

• [BIBLIOGRAFIA  3] – akapity: 547, 556, 558 – z Dokumentów Soborów

Powszechnych, t. I, ks Arkadiusz Baron, Henryk Pietras SJ, Wydawnictwo

WAM, 2001.

• [BIBLIOGRAFIA 4]  – akapit: 580 – za Racjonalista.pl, 03.08.2007, „O Kościele, religii

i wolnej myśli”.



DODATEK 1

11 Przekazań Ra'i



Y



11 PRZEKAZAŃ Ra'i

Jako dodatek do Manifestu, zamieszczam 11 Przekazań Ra'i. Powstały one w 2018 r., jako ro -

dzaj hasłowego streszczenia filozofii Ra'i, w zamyśle, w formie w pewien sposób polemizują -

cej z żydowskim i chrześcijańskim Dekalogiem (ograniczonym jedynie do samych podstawo -

wych praw rzekomo nakazanych Żydom przez ich Boga).

Początkowo planowałem wydanie 11 Przekazań jako osobnej pozycji książkowej (11 Przeka -

zań z komentarzami), ostatecznie jednak zrezygnowałem z tego zamiaru i postanowiłem dołą -

czyć je do pierwszego wydania Manifestu. W związku z tym oryginalną treść 11 Przekazań

częściowo przeredagowałem i poddałem skrótom, by tam, gdzie nie jest to szczególnie istotne,

nie powielać wprost treści zawartych w głównej części Manifestu. W najważniejszych miej -

scach, do odpowiednich akapitów Manifestu kierują odnośniki: [nr akapitu].

11 Przekazań polecam osobom, które chcą wstępnie poznać o czym mówi filozofia Ra'i, ale

nie mogą się zdobyć na lekturę całego Manifestu. Polecam je również pozostałym osobom,

jako streszczenie, a miejscami również pewne rozwinięcie filozofii Ra'i.

11 PRZEKAZAŃ

Ra'i

I. Dokonując opisu tworzącej nas rzeczywistości, człowiek powinien posługiwać

się przede wszystkim zasadami logiki zauważanej przez siebie jako dominującej

w obszarze swojego istnienia gatunkowego. Fundamentalnym prawem logiki na -

szej rzeczywistości jest zasada przyczynowości – wszystko zawsze ma swoją przy -

czynę.. [810; 865a]

II. Stwórca główny naszej rzeczywistości (Stwórca, Bóg) to umowna dla naszego

zakresu pojmowania, pozawymiarowa, inteligentna siła, której wola i działanie

jest pierwotną przyczyną i ostatecznym celem istnienia naszej rzeczywistości,

w
 

tym nas samych.. [109–116]

• Dowód istnienia Stwórcy wynika z logiki naszej rzeczywistości – z zasady

przyczynowości [865a].

• Dowód inteligencji Stwórcy wynika również z logiki naszej rzeczywistości –

z faktu, iż układ sumarycznie mniej złożony nie jest w stanie wytworzyć

429429



układu o wyższym stopniu złożoności niż on sam. Oznacza to, że Stwórca

(główny) naszej rzeczywistości musi mieć intelekt odpowiadający co naj -

mniej poziomowi skomplikowania stworzonej przez siebie rzeczywisto -

ści
 

[110].

• Dowód na istnienie woli i działanie Stwórcy wynika z faktu, że jedynym zna -

nym człowiekowi imperatywem do powstania produktu twórczo-intelektual-

nego, a tak działanie Stwórcy (Stwórcy głównego), obserwując swoją rzeczy -

wistość istnienia, w swojej logice interpretuje ludzkość, jest wola twórcza

projektowo-konstruktorska, a następnie samo działanie twórcze. Bez woli

i
 

następnie wymiernego działania jej Stwórcy, nasza rzeczywistość nie zaist -

niałaby. 

• Dowód na stwierdzenie, że wola i działanie Stwórcy „jest pierwotną przyczy-

ną i ostatecznym celem istnienia naszej rzeczywistości, w tym nas samych”

wynika dla człowieka z faktu, że Stwórca nadał istnieniu naszej rzeczywisto -

ści również wymiar czasowy, porządkujący sekwencje odbieranych przez

nas zdarzeń, w tym również umożliwiający zarówno określenie początku da -

nego cyklu, jak i jego zakończenie. 

• Pozawymiarowość Stwórcy oznacza Jego istnienie w przestrzeni logicznie

i energetycznie zewnętrznej w stosunku do dzieła stworzenia. Stwórca jest

rozłączny z dziełem, inaczej bowiem musiałby w części lub całości zawierać

się w stworzonym przez siebie dziele, a wówczas dzieło byłoby w części lub

całości swoim własnym stwórcą – jest to model pozostający w logicznej

sprzeczności z obecną logiką naszej rzeczywistości, więc musi zostać odrzu -

cony. Powyższe nie wyklucza jednak sytuacji przeciwnej, w której dzieło cał -

kowicie zawarte jest w swoim Stwórcy, stanowiąc logiczne i energetyczne

(w tym wymiarowe) zawężenie obszaru istnienia Stwórcy.

• Sformułowanie „Stwórca główny” dotyczy modelu kreacji, w którym nasza

rzeczywistość miałaby być efektem działania „urządzenia” typu „program

komputerowy”, „matryca-wytłaczarka” itp. Termin „Stwórca główny” wska -

zuje na pierwotną przyczynę tego urządzenia, na jego naczelnego twórcę, na -

dającego urządzeniu zasady, wzory tworzenia, granice itd. Urządzenie takie

jest w stanie tworzyć produkt wyłącznie z tworzywa (energii) zadanego mu

przez Stwórcę głównego, jak i wyłącznie w ramach określonej przez niego lo-

giki – naczelnych zasad brzegowych, mogąc je jedynie zawężać. To samo do -

430430



tyczy modelu ciągu „urządzeń” kreujących kolejne, zhierarchizowane rze -

czywistości wewnętrzne (podświaty), jak i sytuacji, w których „urządzenia”

są bytami postrzegającymi siebie jako świadome (samoświadome).

III.
 

Zauważana przez człowieka rzeczywistość materialna jest częścią większej

struktury. Zjawiska w niej zachodzące powiązane są logicznie i energetycznie

z
 

obszarem naszej rzeczywistości. Suma obszarów istniejących w logicznym

i
 

energetycznym połączeniu to zbilansowane energetycznie
 
dzieło stworzenia.

Wszystkie elementy dzieła stworzenia połączone są wielowymiarowo w jego Jed -

ności.. [211–213;
 

335–338]

• Każdy element dzieła stworzenia jest nierozerwalnie – i logicznie, i energe -

tycznie połączony na różnych płaszczyznach z innymi elementami, a jego ist -

nienie umocowane jest w istnieniu innych elementów, nadając sobie nawza -

jem sens istnienia. „Organizm” dzieła stanowi całkowitą, wielowymiarową

Jedność. Każdy, najmniejszy nawet element, ma swoją wagę logiczno-energe -

tyczną i, będąc każdorazowo elementem większego mechanizmu, jest istot -

ny, wręcz niezbędny dla funkcjonowania najpierw poszczególnych obsza -

rów, a następnie, łącznie całości dzieła.

• Przywołana tu logika oraz energia nie są tożsame ze standardową logiką

ludzką [810] oraz z dotychczas odkrytymi/ zaobserwowanymi przez człowie -

ka formami energii występującymi w naszej rzeczywistości materialnej.

IV.  Językiem wyrazu użytym przez Stwórcę w naszym obszarze dzieła jest różno -

rodność naszej rzeczywistości oraz sposób jej funkcjonowania oparty na istnieniu

bilansujących się przeciwieństw.

• Nasza rzeczywistość jest skonstruowana na zasadzie istnienia przeciwieństw,

będących swoimi wzajemnymi dopełnieniami logiczno-energetycznymi.

Wszystko, co w niej istnieje, istnieje (dla obserwatora) i może być identyfiko -

wane wyłącznie dzięki tworzącemu go uzupełnieniu (dopełnieniu) [336].

• Stwórca umocowuje nasze istnienia w przestrzeni „utkanej” z przeciwieństw,

zawieszając nas w polu ich energetycznych oddziaływań. Nasze istnienia to

ciągłe balansowanie pomiędzy różnymi wartościami tych przeciwieństw,

tworzące poszczególne stany człowieka – od systemowego poczucia istnienia

431431



rzeczywistości materialnej, po indywidualne stany emocjonalne [830]. W zna-

komitej większości, odbywa się to poza naszym postrzeganiem świadomym,

na poziomie samego mechanizmu istnienia. 

• Każdy element naszej rzeczywistości, będąc przeciwieństwem swojego do -

pełnienia, ma co prawda wartość logiczną „+” lub przeciwną mu „–”, ale to

jedynie sam obserwator nadaje tej wartości logicznej swoją wartość interpre -

tacyjną (użytkową). A czyni to wyłącznie w zależności od swojej orientacji.

Ta z kolei determinowana jest pozostałymi elementami stanu lokalnej rzeczy -

wistości w chwili dokonywania obserwacji/ interpretacji tego elementu przez

obserwatora. Mówiąc prościej, w odniesieniu do naszych istnień: rzeczywi -

stość nie ma nadanego jej przez Stwórcę stałego wartościowania, odbywają -

cego się według ludzkich kryteriów „jednej prawdy”, „dobra” czy „zła”. To

wyłącznie my sami, zgodnie ze swoim ukształtowaniem gatunkowym, po -

rządkujemy użytkowo dla siebie, poszczególne przeciwieństwa logiczne

w swoim obszarze istnienia [370–372].

• Przeciwieństwa tworzące naszą rzeczywistość istnieją wyłącznie na poziomie

podstawowym naszego odbioru rzeczywistości, a postrzegane z nieco wyż -

szego poziomu, całkowicie bilansują się – wartościowanie świata według

nich całkowicie traci wówczas rację bytu [339–342]. Oznacza to, że patrząc na

świat/ odbierając go szerzej, istniejące przeciwieństwa są jedynie pozorne.

Tak jak „pozorna” jest cała nasza „lokalna” rzeczywistość materialna odbie -

rana zmysłowo. 

V. Wszystko, co w linearnym pojmowaniu czasu przez człowieka już istniało, ist -

nieje obecnie lub dopiero będzie istnieć, całkowicie jest już zawarte w obszarze

dzieła. Całe dzieło stworzenia jest naszym domem – zarówno podczas naszego ży -

cia doczesnego, jak i po zdaniu go Stwórcy.. [243–252; 231–238]

VI.
 

Stwórca zarządza dziełem poprzez zbiór reguł, który człowiek w obszarze swo-

jego istnienia nazywa Naturą. Istnienie człowieka jest nierozerwalnie związane

z
 

prawami Natury i zrównoważonym środowiskiem istnienia, które ona two -

rzy..
 

[271–282]

VII.
 

Bóg nie popełnia błędów – nie istnieje „grzech” człowieka wobec Boga.
 

[789–

826]

432432



• Stwórca dzieła stworzenia, Bóg, jest dla wszelkich bytów zawartych we -

wnątrz dzieła, w tym dla człowieka, Stwórcą Wszechmogącym i Absolut -

nym. Stoi On całkowicie ponad jakimkolwiek wartościowaniem stworzonych

przez siebie bytów. Żaden efekt Jego kreacji nie może kwestionować aktu

stworzenia oraz kompetencji Boga, twierdząc, że jakiś element stworzenia

należało „stworzyć lepiej”
 

[117–120]. 

• Wszechmogący Bóg-Stwórca stworzył swoje dzieło stworzenia, w tym czło -

wieka dokładnie tak, jak to uczynił. Gdyby tworząc kogokolwiek z nas po -

pełnił jakiś „błąd”, zauważany i dodatkowo następnie wytykany Mu przez

nas samych, będących przedmiotem Jego kreacji, musiałoby to oznaczać, że

tak w stosunku do człowieka, jak i do całości dzieła stworzenia nie jest

Wszechmogący – czyli nie jest Bogiem. Jest to oczywista sprzeczność logicz -

na.

• Definiowanie „grzechu”, jako zachowania człowieka sprzecznego z wolą

Stwórcy jest prymitywną sprzecznością logiczną. Człowiek jest w stanie czy -

nić wyłącznie to, do czego Stwórca go umocowuje – jeżeli więc człowiek coś

czyni, to wyłącznie dlatego, że taka jest nadrzędna wola jego Stwórcy. 

• Pojęcie grzechu wobec Boga wymyślili sami ludzie po to, by skutecznie

wprowadzić do zarządzania swoimi społecznościami pożądane przez siebie

zasady i normy zachowań. Prowadząc różne formy religijnej manipulacji

swoich społeczności, umocowali oni swoje prawa w rzekomej woli Stwórcy –

kto bowiem ośmieliłby się kwestionować wolę samego Boga? [15–20; 368 ]  Na-

stępnie ci sami ludzie, choć już najczęściej ich kolejne pokolenia, „pozaklina -

li” te prawa, spisując je w poszczególne swoje pisma „święte” – zbiory tek -

stów religijnych wywyższone i uświęcone przez samych siebie [703–711].

• Szczególnie religie rodziny judaizmu: judaizm, chrześcijaństwo oraz islam

niosą w sobie podstawowy błąd systemowy sprawiający, że od 30 wieków

dostarczają one ludzkości całkowicie fałszywy obraz świata [789–853].
 

• Twórcy judaizmu, szukając około 3000–3300 lat temu wytłumaczenia dla ist -

nienia negatywnych zachowań ludzkich oraz szukając jakiejś koncepcji lo -

gicznej dla nowo tworzonej religii oraz porządku prawnego dla swojej spo -

łeczności/ narodu, przyjęli, że Bóg stworzył człowieka dobrym, ale na „złą

drogę” ściągnął człowieka szatan – rzekomy upadły anioł, który kiedyś miał

służyć Bogu, ale w pewnym momencie przeciwstawił się Mu i zaczął z Bo -

433433



giem walczyć. Jest to jednak przejaw prymitywnej logiki ludów pasterskich

Bliskiego Wschodu żyjących w zamierzchłej starożytności. Jeżeli uznajemy

bowiem Boga za Stwórcę Wszechmogącego, czyli mogącego wszystko w kre -

acji świata, i zgadzamy się z tym, że stworzył On całość istnienia świata, któ -

rego człowiek jest częścią, to jest oczywiste, że człowiek nie mógł przeciwsta -

wić się swojemu Stwórcy bez wcześniejszej woli samego Stwórcy. Człowiek,

jako efekt Boskiej kreacji, nie był w stanie podjąć więc decyzji o przeciwsta -

wieniu się Bogu bez wcześniejszego stworzenia przez Boga możliwości takie -

go zachowania się człowieka. Jeżeli więc człowiek zachował się w taki czy

inny sposób, to wyłącznie dlatego, że Bóg chciał, by człowiek właśnie w ten

sposób się zachował – Bóg nie mógł więc za rzekome zachowanie wbrew

Jego woli (skoro takie nie miało miejsca) skazać człowieka następnie na jaką -

kolwiek karę, w tym na karę: wygnania z Raju, uczynienia śmiertelnym,

wrażliwym na ludzkie nieszczęścia i choroby, cierpienie, ból, smutek, troski

itp. Nic co ma miejsce w dziele stworzenia nie wydarza się bez wcześniejszej

woli (chęci i przyzwolenia) Stwórcy na zaistnienie tego faktu, połączonej

z równoczesnym  wcześniejszym  stworzeniem  jego  „warunków

brzegowych”, czyli zaprojektowaniem i stworzeniem granic tego zdarze -

nia [782].

• Taki oto logicznie koślawy, źródłowo już wypaczony model relacji Bóg–czło -

wiek, przyjął judaizm na 1000 lat przez powstaniem chrześcijaństwa i na 1600

lat przed powstaniem islamu. Na nieszczęście wielu przyszłych pokoleń

ludzkich po wielu wiekach zarówno Żyd Jezus, jak i Arab Mahomet powielili

ten religijny błąd systemowy, próbując wpisać swoje wizje świata w słomiane

ramy sklecone kiedyś przez judaizm. Z kolei kontynuatorzy nauk Jezusa

i Mahometa jedynie już tylko poutrwalali ten stan rzeczy i dodatkowo, pod -

bojami, głęboko poinfekowali niemal cały ziemski świat błędnym obrazem

Boga, świata i człowieka [560; 578; 643; 654].

• Tak chrześcijaństwo, jak i islam, bez pojęcia „grzechu” wobec Boga nie są

w
 

stanie w ogóle istnieć – religie te mają więc spory problem [841–845]. Szcze-

gólnie chrześcijaństwo w momencie zniknięcia pojęcia „grzechu” traci pod -

stawy swojego istnienia, tracąc umocowanie w Bogu, bo musiałoby sprowa -

dzić wówczas śmierć swojego Boga, Chrystusa, łącznie ze stworzonymi

przez siebie pojęciami: odkupienia grzechów oraz zbawienia, wyłącznie do

niepotrzebnej nikomu śmierci człowieka – nauczyciela Jezusa. A to trochę za

434434



mało, by mieć mandat do dalszego zawładniania świata i zniewalania go

swoimi religijno-ideologicznymi naiwnościami. 

• Problem nieistnienia pojęcia „grzechu” wobec Boga dotyczy również m.in.

religii hinduizmu [666], w której za uczynki „złe” i niezgodne z wolą Boga

otrzymuje się gorsze kolejne wcielenie duszy.

• Operowanie w ciągu pokoleń przez miliardy ludzi na całym świecie poję -

ciem „grzechu” wobec Boga i pojęciami z nim związanymi: wiecznej kary

i
 

potępienia, odkupienia, zbawienia, wiecznej nagrody czy gorszego lub lep -

szego kolejnego wcielenia duszy, było (a w wielu miejscach świata nadal nie -

stety jest) skutkiem istnienia przez tysiąclecia procederu systemowej religij -

nej manipulacji: żydowskiej, chrześcijańskiej, muzułmańskiej oraz hinduskiej

[15–22; 354; 1015–1020; 748–750 ]. Manipulacja ta, wykorzystując ludzką naturalną

potrzebę zyskiwania przychylności „sił wyższych, nadprzyrodzonych”, za -

wsze posiadała doskonałą dla siebie pożywkę w powszechnej ciemnocie mas

(naszych przodków) – w ich naiwności, łatwości ulegania przesądom, w stra -

chu, a przede wszystkim w braku elementarnej wiedzy. Nieliczne oświecone

i odważne jednostki, które co jakiś czas ośmielały się kontestować działania

religijnych manipulatorów, zawsze były szybko eksterminowane, jako zagro -

żenie dla totalitarnej władzy sprawowanej „przecież w imię oraz z nadania

Boga” [100–102]. 

• Chęć dalszego używania tych pojęć dzisiaj, i próba dalszego łączenia ich

z Absolutem Boga, z genialnym Stwórcą Wszechrzeczy, jest przejawem lek -

ceważenia Stwórcy. Jest odrzuceniem największego daru otrzymywanego od

Stwórcy – intelektu. Bo mimo że wierzyć można we wszystko, to jednak bez -

refleksyjne trwanie w niewymagającym żadnego wysiłku intelektualnego, re -

ligijnym zabobonie, jest raczej obrazą Stwórcy niż Jego „uwielbieniem”.

• Człowiek potrzebuje Boga – to dzięki Niemu możemy istnieć, rozwijać się

oraz przybliżać do Niego poprzez odkrywanie Jego dzieła. Każdy jednak re -

ligijny przesąd i dogmat zawsze w którymś momencie staje się wsteczny,

blokując i ograniczając rozwój myśli ludzkiej. Staje się wrogiem człowieka,

izolując go sobą od faktycznego Boga [3–6; 85–86].

VIII. Dotychczasowe religie świata to archaiczne próby określenia relacji Stwórca–

człowiek–Stwórca. Tłumacząc świat, robią to każdorazowo w sposób wycinkowy,

435435



obiektywnie fałszywy, dzieląc wspólny świat, zamiast go łączyć. Wszystkie religie

korzystają z jednej, wspólnej, dostępnej dla każdego człowieka, energii wyższej

Stwórcy. Nie jest ważne, w co człowiek wierzy – działa sam akt wiary połączony

z
 

zawierzeniem przedmiotowi swojej wiary.

• Dotychczasowe religie świata, w tym religie dziś największe: chrześcijań -

stwo, islam i hinduizm, poopisywały kiedyś świat i Boga tak jak umiały –

i
 

nie można ich za to winić. Ale, że robiły to wiele wieków czy tysięcy lat

temu, w czasach, gdy nie istniała praktycznie żadna wiedza o świecie, budo -

wały one swoje wierzenia na tradycji różnych, prymitywnych wierzeń swo -

ich przodków, dokładając jedynie co jakiś czas coś od siebie: jakieś religijne

„usprawnienie”, jakąś nową myśl wzbudzoną, np. religijną wizją [59-61].

• Wszystkie wierzenia świata człowieka powstały na bazie swoich poprzedni -

czek (gatunek homo sapiens liczy sobie 200–300 tysięcy lat), bazując zawsze

na strachu przed znacznie wyższymi w stosunku do człowieka siłami natury.

Wraz z wykształcaniem się przywództwa grup, pojawił się element religijnej

manipulacji dokonywanej przez przywódców i kapłanów tych pierwszych

społeczności ludzkich, opartej na przesądzie i strachu przez rzekomą karą

duchów zmarłych czy bogów [12–22]. 

• Wierzenia naszych przodków ewoluowały przez tysiące lat, będąc przekazy -

wane z pokolenia na pokolenie w tradycji obrzędowej i ustnej, a olbrzymi

wpływ na rozwój wierzeń obszarów Europy, Bliskiego Wschodu i Indii miały

podboje Ariów [512] oraz wierzenia Sumeru i Egiptu [510–511]. Etap dominacji

tradycji ustnej zakończył się wraz z wynalezieniem pisma – z rozpoczęciem

spisywania wierzeń. Od tego czasu nie było już łatwo zmieniać kanonu wie -

rzeń praktykowanych przez swoją społeczność. 

• Niestety jednak dla świata człowieka – spisanie poszczególnych przekazów

religijnych spowodowało, że ewoluujące dotychczas (wraz z rozwojem inte -

lektualnym i cywilizacyjnym poszczególnych społeczności) wierzenia, zosta -

ły już na zawsze „zaklęte w sztywne ramy księgi” [687]. Kolejne pokolenia

wiernych jeszcze bardziej usztywniały ten przekaz, traktując już spisane kie -

dyś przez swoich poprzedników treści jako „słowo w słowo” teksty dane im

przez samego Boga. Do tego jeszcze, np. w Kościele chrześcijańskim, doszły

na koniec dogmaty [581–591] – liczące po miliony ton, religijne, betonowe ko -

436436



twy zabobonu, na wieki wieków przywiązujące już większość chrześcijań -

stwa do ery logiki archaiku.

• Ta sztywność i coraz bardziej uświadamiana sobie przez wiernych naiwność

przekazu religijnego o Jahwe, Mojżeszu, Jezusie, Allachu, Mahomecie, Wisz -

nu, Śiwie czy Buddzie jest przyczyną odwracania się od swoich religii coraz

większych rzesz coraz lepiej wykształconych, inteligentnych i zadających py -

tania dotychczasowych wiernych. Zaczynają oni bowiem postrzegać dostar -

czany im religijny przekaz jako archaiczny, naiwny, naciągany, nieprawdo -

podobny, a ostatecznie – fałszywy [674–681]. To nikt inny więc, a same religie,

produkują ateistów – swoich wrogów. 

• Na całym świecie istnieje dzisiaj ok. 10  000 różnych religii, ich odłamów, Ko -

ściołów, wyznań i szkół [36–43]. Każda z tych tysięcy grup twierdzi, że to wy -

łącznie ona ma rację, że to wyłącznie ona prawidłowo nazywa Boga i tłuma -

czy świat wokół nas. Gdyby jednak faktycznie było tak, że rację ma wyłącz -

nie jedna grupa, to wyznawana przez nią religia bez wątpienia sama, lotem

błyskawicy rozprzestrzeniłaby się po całym świecie jako ta jedyna i prawdzi -

wa, skoro faktycznie nadana światu przez Wszechmogącego Boga. Nie istnia-

łaby wówczas jakakolwiek potrzeba narzucania tej religii innym za pomocą

siły, przemocy, religijnych wojen i brutalnego zabijania „w imię Boga”, za

pomocą religijnej manipulacji i religijnego „prania mózgu” kolejnym pokole -

niom dzieci i dorosłych. Ale jednak przecież, z tego co widać dokoła, żadne

cudowne nadanie Boga nie miało miejsca, a chrześcijaństwo i islam rozprze -

strzeniały się po świecie głównie przez narzucanie innym – siłą i politykier -

stwem – swoich praw i swoich obrazów Boga i świata – i wyłącznie to spra -

wia, że są dziś największe. Nie wolno przy tym nikomu zapominać, że religie

te, niosąc swoją rzekomą „prawdę o Bogu”, planowo i z premedytacją bez -

powrotnie zniszczyły przeolbrzymią ilość innych religii i innych kultur róż -

norodnego świata człowieka, grabiąc nie tylko majątki i ziemię podbijanych

ludów, ale również krwawo wyrzynając miliony istnień ludzkich – tylko za

to, że zamiast w Jezusa czy Allacha ich ofiary wierzyły w swoje wyobrażenia

Boga. [559–564; 578; 642–656; 712-713]

• A co dzisiaj? Dzisiaj np. chrześcijaństwo twierdzi, że cały świat otrzymuje

miłość i dobro jedynie przez Chrystusa, że bez Chrystusa nie może być

mowy o dobroduszności, miłosierdziu, współpracy, radości, szczęściu, praw -

dzie itd. Nie ma się co dziwić, że pozostałe 68% populacji świata uważa to za

437437



absurd i chrześcijańską pychę, oferując jednak światu w zamian inne, swoje

religijne, subiektywne, tak samo niczego systemowo niewyjaśniające „praw -

dy”, przesądy i prawa.

• Każda z dotychczasowych religii ma rację jedynie u źródła – tam, gdzie od -

nosi się do potrzeby istnienia Boga jako Stwórcy i „zarządcy” świata [53].

Każda jednak z tych religii następnie gubi się, próbując budować sobie wy -

obrażenie (niewymiernego) Boga oraz próbując dla swoich celów filozoficz -

no-religijno-prawnych określić jakoś relację: Bóg–świat–człowiek–Bóg. Z tego

właśnie powodu, że każda z religii przez pokolenia czyniła to „jakoś” i „po

swojemu”, każda z nich stworzyła ostatecznie różne obrazy świata i człowie -

ka – obrazy za każdym razem jedynie wycinkowe, niepełne, obiektywnie (ca -

łościowo) fałszywe. 

• Dwie największe dziś religie świata – chrześcijaństwo i islam – nigdy nie

będą w stanie łączyć świata człowieka, za to zawsze będą go przede wszyst -

kim dzielić [896]. Religie te zbudowane zostały bowiem na istnieniu „instytu -

cji wroga” – w postaci definiowanego przez nich samych „grzechu” (chrze -

ścijaństwo i islam) oraz dodatkowo tych, którzy w tym grzechu pozostają

(głównie islam). Stąd też w filozofii tych religii cały świat będzie mógł zaist -

nieć w pokoju (odpowiednio: duchowym lub dosłownym) dopiero wtedy,

gdy „przyjmie Jezusa” (chrześcijaństwo) lub gdy „przyjmie Allacha i Maho -

meta” (islam). Wskazana wcześniej sztywność religijnego przekazu uniemoż -

liwia tym religiom znalezienie jakiegokolwiek kompromisu, a żadna z tych

dotychczasowych „formacji Boga” nawet na jotę, zyskiem drugiej, nigdy nie

ustąpi.

• Jedyne, co może przez jakiś czas ratować dotychczasowe religie przed całko -

witym odwracaniem się od nich wiernych, to fakt, że każda z nich czerpie w

swoim nauczaniu z wartości uniwersalnych świata człowieka (tych samych,

nadanych człowiekowi przez wspólnego Stwórcę) [684–685; 98 ]. Skupiając się

więc nie tyle na straszeniu karą Boga, co na: pomaganiu, współpracy, miło -

sierdziu i przebaczaniu (choćby jedynie w ramach swojej grupy wiernych)

i
 

naginając swoje sztywne poprzednie dogmaty oraz łącząc te wartości jakoś

z Bogiem, religie te mają wciąż szansę przetrwać, choć nigdy już nie będą

w
 

stanie odzyskać swojej poprzedniej pozycji.

438438



• Każda z religii korzysta z obecnej wszędzie i dostępnej dla wszystkich, jed -

nej, energii wyższej Boga (taką nazwę w stosunku do określonego rodzaju

energii [269; 302–311] przyjmuje Kościół Radości ISTNIENIA). Mimo że każda z religii

istnienie tej energii, jak i jej działanie próbuje zawsze przypisać wyłącznie so -

bie i „swojemu Bogu”, to korzystają z niej wyznawcy wszystkich religii świa -

ta – od chrześcijaństwa po satanizm, od islamu po animizm, od religii Indii

po japońskie shintō. Wierni wszystkich religii doświadczają takiego samego

kontaktu z energiami Stwórcy – otrzymują to, o co proszą w swoich modli -

twach (co odnosi się do stanu naturalnego istnienia człowieka): doświadczają

wzmocnienia energetycznego skutkującego poprawą samopoczucia, popra -

wą stanu zdrowia, otrzymują nadludzką siłę czy moc ducha; doświadczają

również czasem ukształtowania nadchodzącej przyszłości zgodnie z prośbą

wyrażaną w swojej modlitwie [56].

• Oznacza to, że nie ma żadnego, nawet najmniejszego znaczenia, w co wierzy-

my oraz jak definiujemy i nazywamy „swojego Boga" – czy jest to Jahwe, Je -

zus, Allach, Śiwa, Wisznu/ Rama/ Kriszna, czy są to duchy przodków, święte

drzewa, skały, totemy czy indywidualne amulety. Działa bowiem sama ludz -

ka wiara, otwierając nas na działanie wspólnej dla wszystkich energii wyż -

szej Boga, energii nadrzędnej w stosunku do wszelkich ludzkich podziałów

i wartościowań. Działa sam akt naszej wiary – akt wyrażenia prośby i zawie -

rzenia siebie sile uważanej przez nas za wyższą [62].

• Jako ludzkość nie wiemy, póki co, na czym zjawisko to polega i według ja -

kich mechanizmów przebiega, ale widzimy często wymierne rezultaty jego

działania. Dlatego też należy powszechniej niż do tej pory badać zjawisko in -

terakcji wiary i spektakularnych, ponadprzeciętnych, a czasem wręcz nad -

przyrodzonych efektów. Powinniśmy wspólnie odkrywać świat i odkrywać

wspólnego Boga – wspólną przyczynę naszych istnień. 

IX. Stwórca daje człowiekowi możliwość organizowania się i ustalania swoich

praw społecznych. Każde prawo ludzkie umocowane jest w nadrzędnej woli Boga.

• Stwórca, tworząc nas, odgórnie zdeterminował nas gatunkowo. Choć nadaje

nam różnorodne, w tym skrajne cechy indywidualne, to przydziela nam rów-

nież więcej cech umożliwiających społeczne organizowanie się. W ramach or-

ganizowania się w społeczności, człowiek ustala prawa i zasady funkcjono -

439439



wania swoich grup. Prawa te i zasady w różnych miejscach świata, syste -

mach społecznych czy religiach mogą być różne, bardziej lub mniej podpo -

rządkowane woli jednostek czy grup dominujących, zawsze jednak trzon

tych praw pozostaje taki sam, będąc odgórnie osadzony w wartościach nada -

nych gatunkowi ludzkiemu przez Stwórcę. 

• Mowa o wartościach uniwersalnych świata człowieka, wspólnych dla nas

wszystkich, np.: ochrona macierzyństwa, współpraca, miłosierdzie, wierność

zasadom, wierność przywódcy, pracowitość, prawdomówność, honor, pod -

porządkowanie, karność itp. O ile sama możliwość ustanawiania przez czło -

wieka swoich praw wynika z otrzymanego od Stwórcy obszaru swobody,

o tyle już tworzenie praw społecznych zawsze zachowujących konkretne

wartości wynika z gatunkowego zdeterminowania nas przez Boga.

• Różnorodność naszej rzeczywistości, w tym różnorodność otrzymywanych

od Stwórcy, poprzez Naturę, cech indywidualnych, nadaje istnieniu człowie -

ka sens, tworząc przestrzeń (głębię) tego istnienia. Różnorodność świata jest

językiem wyrazu dzieła Stwórcy. Człowiek nie tylko więc nie powinien

z różnorodnością świata walczyć, ale powinien o nią szczególnie dbać, jako

dar geniuszu Boga. Problemu nigdy nie stanowi sama różnorodność, ale

ewentualnie wyłącznie stany skrajne, które różnorodność może sobą two -

rzyć.

• Wszelkie prawa ustanawiane przez człowieka powinny uwzględniać przede

wszystkim wolę większości i chronić jej interesy, ale równocześnie chronione

muszą być prawa wszelkich mniejszości, jako równoprawnych uczestników

różnorodności naszego współistnienia [138–139]. I na szczęście tak właśnie za -

czynają funkcjonować dzisiejsze systemy demokracji zachodnich, gdzie nie

tylko nie prześladuje się już czy nie napiętnuje wszelkich mniejszości: raso -

wych, etnicznych, seksualnych, światopoglądowych, religijnych, politycz -

nych czy innych, ale wręcz stwarza się im przyjazne warunki do istnienia

i
 

rozwoju. 

• Jedyną sytuacją ograniczającą czy wyłączającą ochronę jednostki lub grupy

jest popełnienie przez nią przestępstwa. Ochrona przestępcy, a szczególnie

tego dokonującego przestępstw najbardziej uciążliwych społecznie, czyli po -

spolitych (np. rozboje, przestępstwa przeciwko nietykalności cielesnej, życiu,

zdrowiu, mieniu prywatnemu i społecznemu),
 
w żadnym obszarze nie może

440440



dorównywać prawom posiadanym przez jednostki niełamiące wspólnego

prawa. Człowiek ma całkowite umocowanie swojego Stwórcy do tego, by

w
 

ramach ustalanych przez siebie praw społecznych decydować o losie prze -

stępcy. Jeżeli dane społeczeństwo ustanowi demokratycznie prawo, że nie -

które przestępstwa chce karać karą śmierci (rozumianą jako trwała eliminacja

niebezpiecznego przestępcy bez ponoszenia przez społeczeństwo wysokich

kosztów jego utrzymywania w dodatkowo, całkowicie odhumanizowanym

odosobnieniu), to ma do tego pełne umocowanie w Bogu. Kościół Ra'i do -

puszcza karę śmierci za wielokrotną recydywę [1044–1059]. 

• Kościół Radości ISTNIENIA sformułował i promuje trzy podstawowe prawa spo -

łeczne człowieka, które nazwał Trzema Zasadami Współistnienia [135].

X. Żyj tak, jak czujesz, że zostałeś stworzony. Nie jesteś w stanie być prawdziwie

tym, kim prawdziwie nie jesteś. Przeżywaj swoje życie świadomie i pozytywnie

dla siebie je kształtuj. Pamiętaj o pozostawaniu blisko naturalnej równowagi sta -

nów istnienia oraz o uniwersalnej zasadzie nieszkodzenia innym. Dbaj o wspólne

środowisko istnienia.

• Istnienie człowieka jest darem niepowtarzalnym, „skrojonym” przez Stwórcę

wyłącznie dla nas, który drugi raz dla naszej świadomości już się nie powtó -

rzy. Warto zdawać sobie z tego sprawę i starać się przeżyć swoje życie w spo -

sób świadomy i wartościowy dla siebie i innych, a najlepiej do tego jeszcze:

radosny, szczęśliwy i ostatecznie spełniony.

• Stwórca tak o nas zadbał, że naturalną radość życia otrzymujemy na co

dzień, bez większego wysiłku, cały czas – budzimy się, mamy energię, siłę,

chce się nam, optymistycznie planujemy, potem w pracy realizujemy, spoty -

kamy się z przyjaciółmi, śmiejemy się, jemy coś pysznego, bawimy się

z dziećmi, ze zwierzakiem, oglądamy ulubiony program TV, zajmujemy się

naszym hobby, przytulamy, kogo kochamy, a potem odsypiamy „trudy

dnia”, po czym cykl się powtarza [154]. 

• Stwórca powołuje nas do życia, do naszego indywidualnego świadomego ist-

nienia – choć same kryteria naszych istnień, wychodzą poza możliwość obję -

cia ich standardową logiką ludzką. Nasze istnienie wynika jednak całkowicie

z nadrzędnej woli Boga i dlatego jest w niej bezwarunkowo: i osadzone, i za -

441441



warte – każda mikrosekunda naszego życia, każda nasza myśl, każde słowo

czy działanie – wszystko pochodzi od Stwórcy i ma miejsce wyłącznie z Jego

woli. To oznacza, że powinniśmy być dumni z naszego istnienia jako nie -

ustannie mającego miejsce w geniuszu „magii” Boga. Powinniśmy być dum -

ni z tego, kim jesteśmy, świadomie chcąc być w życiu wyłącznie sobą [193],

mając swoją zmysłowość, pragnienia, żądze, mając swoją wartość, ale i rów -

nież słabości i niedoskonałości – skoro to Stwórca zdecydował, jakimi chce

nas stworzyć. Gdyby Bóg chciał nas stworzyć inaczej,  toby t o z pewnością

uczynił [122].

• Naturalna radość istnienia człowieka jest przypisana przez Stwórcę do ludz -

kiego życia w jego naturalnym biegu, a tworzy ją równowaga naszych sta -

nów fizycznych i emocjonalnych, myśli, oczekiwań i działania. Aby doświad -

czać naturalnej radości życia – czyli Radości istnienia – przeżywaj więc swoje

życie świadomie, pozostając równocześnie w stanie bliskim naturalnej rów -

nowagi w podstawowych sferach tego życia. Nie walcz z Naturą i jej natural -

nymi przepływami energii, z ich rytmem i nurtem, a raczej daj im się prowa -

dzić przez życie. Steruj jednak swym życiem, wykorzystując energię tych

przepływów. Jeżeli masz marzenia – nie bądź bierny/a i nie licz na przypa -

dek, a właśnie – steruj! i pomagaj przyszłym zdarzeniom kształtować się

zgodnie z twoim zamiarem. Bierz swoje życie i swoje sprawy w swoje ręce,

organizuj się z innymi. Sami mamy naturalną moc kształtowania mikrorze -

czywistości wokół siebie [253–259], choć często o tym zapominamy i z daru

tego nie korzystamy.

• Naturalnie zbilansowaną równowagę życia każdego z nas tworzy pięć ele -

mentów łącznie [404]:

1. kochająca się i wzajemnie wspierająca rodzina,

2. dająca możliwość realizacji praca,

3. otrzymywanie wynagrodzenia za pracę umożliwiającego bez -

pieczną i godziwą egzystencję rodziny,

4. robienie w czasie wolnym tego, co się lubi,

5. dzielenie swojej radości życia z innymi.

Jeżeli wszystkie te elementy są „na miejscu”, to statystycznie mamy prawo

być w życiu naturalnie szczęśliwi. Jeżeli natomiast któryś z wymienionych

elementów w naszym życiu niedomaga, powinniśmy postarać się to napra -

wić. [158; 166]

442442



• Nasze życie kształtują nasze wybory, a podejmowanie wyborów, szczególnie

we współczesnym świecie, zawsze ułatwia posiadanie solidnego i wszech -

stronnego wykształcenia. Kościół Ra'i promuje otwartą i wszechstronną edu -

kację jako podstawę świadomego istnienia człowieka [1072–1075]. Dbajmy cały

czas o swój rozwój, bądźmy otwarci, uczmy się świata i chciejmy zmieniać go

w lepsze dla wszystkich środowisko istnienia.
 

• Miejmy poczucie własnej wartości, ale zawsze starajmy się rozumieć i szano -

wać drugiego człowieka, oczekując jednak w oczywistym rewanżu tego sa -

mego [198–199; 201]. 

• Zdecydowanie miejmy świadomość szkodliwości wszelkich patologii, szko -

dliwości istnienia ekstremalnych różnic w posiadaniu materialnym i nierów -

ności w dostępie do praw. Miejmy świadomość szkodliwości materializmu,

konsumpcjonizmu i kreacji długu, jako narzędzi współczesnego, kapitali -

stycznego systemu ludzkiego niewolnictwa [1085–1119]. 

• Czerpmy przez całe swoje życie radość z możliwości niekończącego się zada -

wania pytania, które od zawsze zadaje człowiek – „dlaczego?” (ang. „why”,

Y), jak i poszukiwania odpowiedzi na nie. 

• Jako klamra spinająca całość – korzystajmy i wspierajmy się w naszym co -

dziennym życiu wszelkimi pozytywnie oddziałującymi na nas naturalnymi

energiami dzieła stworzenia. W tym również energią wyższą, jako cudow -

nym i niczym niezastąpionym wsparciem mocy naszego ludzkiego istnienia

[343; 319.3].

XI. Prawdziwą radość istnienia znajdziesz dopiero w dzieleniu się sobą ze świa -

tem, odnajdziesz ją w oczach innych. Jedność istnienia naszego świata sprawia, że

pomagając innym, pomagamy sobie.

• Jedność świata sprawia, że interakcja z innymi ludźmi jest nam niezbędna

tak do samego istnienia (przetrwanie i rozwój), jak i do odczuwania natural -

nej satysfakcji naszych istnień. Gdy żyjemy w grupie, każde nasze działanie

nabiera dla nas samych większego sensu dopiero wtedy, gdy znajduje jakieś

uznanie w oczach innych. Również dlatego najwięcej radości życia daje czło -

wiekowi robienie czegoś, co może zostać docenione przez innych [457]. 

443443



• Zdecydowanie powinniśmy dzielić się ze światem bliźnich wszystkim, co

sobą stanowimy, całym potencjałem swoich użyteczności: uśmiechem, dobrą

energią, miłym słowem, potrzebną komuś rozmową, czasem wysłuchaniem,

przyjaźnią, doświadczeniem życiowym, zawodowym, specjalistyczną wie -

dzą, charytatywnie wykonywaną pracą dla osób w potrzebie czy wymier -

nym wsparciem finansowym tych, którzy wsparcia potrzebują [459–462].

• Mimo że często chcemy uważać inaczej, to dzielenie się sobą ze światem jest

potrzebne przede wszystkim nam samym – tak mechanizm społecznej inte -

rakcji człowieka został skonstruowany przez Boga. Dlatego też nie powinni -

śmy się tego mechanizmu wstydzić czy chcieć go jakoś kwestionować, a ra -

czej skupić się na efektach, które może nam dawać. Powinniśmy się świado -

mie głęboko zanurzyć w idei współistnienia i wspierania innych oraz ideę tę

zacząć traktować jako kształtującą nasze naturalne środowisko życia, jako

wręcz standard swego istnienia. 

• Tylko świadomie i obficie dzieląc się sobą z innymi, możemy doświadczać

pełni naturalnej Radości swego istnienia. Fakt ten sprawia, że Kościół Rado -

ści ISTNIENIA z idei pomagania i dzielenia się z innymi czyni podstawową i naj -

ważniejszą ideę swojej filozofii oraz swojego praktycznego działania [463].

• Pomagając innym, pomagamy sobie – jak wskazano powyżej, nie jest to ża -

den slogan, a naturalny mechanizm nadany gatunkowi ludzkiemu przez

Stwórcę. 

• W filozofii Ra’i centralnym punktem istnienia jest człowiek w pierwszej oso -

bie liczby pojedynczej – czyli JA. Posiadanie świadomości „Ja” jest niezbędne

do dalszej obserwacji i nazywania świata, ponieważ „Ja” jest zakotwiczeniem

naszego istnienia. Nie można chcieć nazywać świata z perspektywy pierwot -

nie innej niż własnego „Ja”, bo zawsze będzie to działanie niewymierne,

a
 

uzyskany wynik, zawsze fałszywy [480.2-4]. 

• Kościół Ra'i naucza: 1. najpierw JA, 2. następnie zaraz TY, jako mój brat/ sio -

stra w istnieniu, 3. następnie reszta świata, rozumiana jednak jako wspólna

dla nas wszystkich, bezcenna wartość – jako z jednej strony kontekst, a z dru -

giej strony, dopełnienie sensu naszego istnienia.

• Należy zauważyć, że także to podejście odróżnia filozofię Ra’i od chrześcijań-

stwa. Chrześcijaństwo opiera całą swą filozofię istnienia człowieka wyłącznie

444444



na tym, co zapisano 30–80 lat po śmierci żydowskiego nauczyciela Jezusa na

temat jego nauk o człowieku, świecie i Bogu [530–538; 352–357; 755–761; 869–871;

721–740]. W oparciu o te zapisy, po kilku wiekach od śmierci Jezusa, Kościół

chrześcijański skonstruował filozofię, w której to – w celu otrzymania po

śmierci wspaniałej nagrody życia wiecznego u boku Boga – najważniejsze dla

człowieka żyjącego w grzesznym doczesnym świecie, powinno być przede

wszystkim dobro bliźniego, poświęcenie dla niego, w tym wybaczanie mu

wszelkich, nawet najgorszych niegodziwości, połączone z równoczesną mo -

dlitwą do Boga, by ten mu też raczył wybaczyć, bo pewnie bliźni „nie wie -

dział, co czyni”. Oczywiście chrześcijanin nie powinien tego robić ze strachu

przed karą ognistego piekła, którą Jezus ponoć również straszył, a jedynie

z własnego wyboru… Jednym zdaniem – człowiek powinien starać się naśla -

dować w życiu Jezusa Chrystusa, który poświęcił swoje życie, umierając na

krzyżu dla dobra/ zbawienia innych… Może i piękna teoria, tyle że w co -

dziennym życiu kompletnie niezrozumiała dla zdecydowanej większości

wiernych, bo całkowicie rozłączna z praktyką życia gatunku ludzkiego. (Mię-

dzy innymi stąd też główny Kościół chrześcijaństwa musiał w 1000 lat po

śmierci Jezusa wprowadzić do swojej religii poprawkę w postaci t w. „czyść-

ca”, bowiem nie było praktycznie nikogo, kto kwalifikowałby się do Nieba).  

• Najpierw ty, potem ja? Jeżeli bez refleksji i bez zrozumienia, to… bez sensu.

Dlatego też przykra w przypadku chrześcijaństwa jest powierzchowność wy -

znawania tej religii przez zdecydowaną większość wiernych. Jeżeli padnie

pytanie: „a dlaczego właściwie mamy pomagać innym?”, to „chrześcijańska”

odpowiedź prawie zawsze zabrzmi tak samo: „bo Bóg Jezus nakazał, że

mamy miłować innych, więc trzeba tak czynić. Tak przecież napisano w Pi -

śmie”… Podobnie zresztą odpowie i muzułmanin, że to Allach, również

w Piśmie, nakazuje się dzielić z innymi muzułmanami, więc jałmużnę dać

trzeba… A i rozsądny Żyd występowaniu przeciw temu, co jego przodkowie

zapisali kiedyś jako prawa boskie, ryzykował przecież nie będzie…

• Przypowieść „O Janie nieboraku, co Boga obraził”: „Bóg powołał kiedyś Jana do ist -

nienia, urodził się mały Jaś. Po pewnym czasie, siłą rzeczy, duży już Jan zdaje swoje

życie Bogu, a Stwórca go pyta: ‘Janie, powiedz mi, jak przeżyłeś swoje wyjątkowe ist -

nienie, które ci dałem?’. Jan odpowiada: ‘Panie Boże, ledwie dałem radę! Prawie nie

miałem czasu, by żyć i zajmować się sobą, bo wszystko co robiłem, robiłem dla in -

nych, tak jak nam nakazałeś przez swojego Syna: nędznie jadłem, nędznie piłem

445445



i
 

nędznie się odziewałem, bo wszystko rozdawałem biednym, by być sprawiedliwym

i
 

dostać się do wiecznego Nieba! I oczywiście cały czas się przy tym umartwiałem

i
 

ciągle zmawiałem do Ciebie pacierze, pilnie też przestrzegając dziesięciu przykazań,

które nam dałeś!’. Bóg na to zesrożył się: ‘Janie, niestety, nie tylko mnie zawiodłeś,

ale i obraziłeś, tracąc życie, które ci dałem, na kiepską próbę zmieniania mojego dzie -

ła. Do tego jeszcze chciałeś mi się naiwnie swoim dewotyzmem przypodobać! Jestem

przecież Bogiem! Czyż nie przyszło ci do głowy, mizerny ignorancie, że świat jest

taki, jaki jest wyłącznie dlatego, że to Ja decyduję o tym, jaki ma być? Gdybym chciał,

by wasz świat był sterylnym i nudnym Rajem, w którym każdy z was ma swoją raj -

ską gablotkę, to bym Raj ten w jednej chwili stworzył i wszystkich ludzi w nim umie -

ścił, a nie tworzyłbym dla was tak różnorodnego i pięknego świata! Stworzyłem cię

jako Jana, a nie jako cały Wszechświat, widać jednak przez kilkadziesiąt lat tego nie

zrozumiałeś. Nie wysiliłeś się nawet na jotę, by usłyszeć bezpośrednio Mnie, za to

z uwielbieniem słuchałeś jedynie innych ludzi i ich śmiesznych religii. Może dam ci

kiedyś jeszcze raz szansę, ale póki co, idziesz na wieczność w odstawkę. Nie będziesz

już mnie obrażał!’”.

• Kościół Radości ISTNIENIA  naucza: żyj świadomie w równowadze tego, co otrzy -

mujesz od Boga. To TY jesteś najważniejszy/a, ale bez dzielenia się sobą z in -

nymi nie dostąpisz prawdziwej Radości swojego istnienia oraz najwyższej

nagrody Boga dla człowieka, którą jest uczucie Jedności z dziełem stworzenia

[197], czyli uczucie Jedności w Bogu.

446446



DODATEK 2

Teoria programu



Y



TEORIA PROGRAMU

Rozważając zagadnienia związane z życiem człowieka i światem wokół nas, nie można nie za -

uważyć podobieństw naszego świata do … programu komputerowego. Dlatego też czuję się

w
 

obowiązku sformułować Teorię programu, choć umieszczam ją intencjonalnie jedynie w do -

datku do niniejszej księgi, a nie w jej części głównej.

Jest dla mnie niemal pewne, że podobne spostrzeżenia miało już wiele osób przede mną, jako że spostrzeżenie

to, w dzisiejszej erze komputerów, staje się wręcz oczywiste. Nie roszczę sobie tu żadnych praw. Teorię pro -

gramu formułuję jako pełnoprawny, choć póki co czysto hipotetyczny element filozofii Ra’i.

Biorąc pod uwagę obserwowany wokół, niezwykle wysoki stopień powtarzalności

rzeczywistości i jej wewnętrzną logiczną spójność, nie można wykluczyć, że tak my,

jak i cały nasz świat, jesteśmy wytworem i częścią jakiegoś „programu komputero -

wego”. Jeżeli jako ludzkość, już obecnie, na początku przecież swojego rozwoju tech -

nologicznego potrafimy tworzyć programy komputerowe umożliwiające symulację

prostych bytów, to dlaczego nie można by założyć, że wszystko, co odbieramy jako

„istniejące realnie”, jest wynikiem działania właśnie programu komputerowego

stworzonego przez jakiś byt wyższy od naszego? 

Musimy pamiętać, że człowiek ma wyłącznie pięć zmysłów: wzrok, słuch, dotyk,

węch i smak. Tylko pięć łączników z otaczającym nas światem zewnętrznym! Można

sobie łatwo wyobrazić, jak prosty w założeniach logicznych mógłby być to program:

stworzenie komputerowego bytu, określającego się samemu przed sobą jako samo -

świadomego (cokolwiek to znaczy) i jednostkowo niezależnego, będącego we wza -

jemnej relacji z otaczającym go światem jedynie za pomocą pięciu mostów

(zmysłów), którymi są dostarczane według tego samego zaprogramowanego sche -

matu, dane o otoczeniu.

Taki program zapewniać musiałby „tylko” interakcję pomiędzy wieloma jednostko -

wymi bytami oraz ich otoczeniem. Logicznie jest to model bardzo prosty, co więcej,

jak mało który pomysł ludzkości, na to kim lub czym jesteśmy, umożliwia dość łatwe

uzyskanie odpowiedzi na większość pytań, które jesteśmy w stanie zadać.

Co ciekawe, pomysł teorii programu umożliwia również pogodzenie opinii na temat

powstania świata, zarówno naukowców, jak i np. zatwardziałych obrońców chrześci-

jańskiej Biblii (oraz również wyznawców innych religii). Naukowcy twierdzą, że po -

czątek nastąpił w wyniku Wielkiego Wybuchu, z kolei obrońcy Biblii, że w wyniku

stworzenia świata w kilka dni przez Boga, a jako dowody na potwierdzenie mitów

zawartych w Biblii, w tym biblijnego potopu, przytaczają różne niewytłumaczalne

odkrywane dziś anomalie, np.: dlaczego w pokładach skał odpowiadających okreso -

449449



wi życia dinozaurów czy nawet starszych (np. 85–250 milionów lat wstecz) odnajdu -

je się narzędzia lub przedmioty wyglądające jak wytworzone ręką człowieka, dlacze -

go w skałach tych znajduje się odciśnięte ślady stóp ludzkich czy dlaczego w pokła -

dach skał, które zgodnie z kryteriami naukowymi musiały formować się miliony lat,

znajduje się skamieniałe drzewa tkwiące w poprzek, prostopadle do płaszczyzn

warstw skalnych, co jest niewytłumaczalne przez naukę, bowiem nie byłoby możli -

we do wytworzenia w procesach „naturalnych”.

Wytłumaczenie tych zjawisk może być proste przy założeniu funkcjonowania świata

właśnie jako rodzaju programu komputerowego. Używając współczesnej terminolo -

gii: każdy program komputerowy musi zostać najpierw napisany, a potem załado -

wany do urządzenia prowadzącego jego wykonanie. Podczas tworzenia i ładowania/

rozpakowywania programu, szczególnie jeżeli jest on bardzo skomplikowany, mogą

pojawiać się błędy. Przy założeniu możliwości powstania takich błędów, bylibyśmy

w stanie doskonale wytłumaczyć wszystkie niedające się do tej pory wytłumaczyć lo-

giką ludzką opartą na dotychczasowym poznaniu, zauważone nielogiczności świata

czy wszystkie niewytłumaczalne, większe odstępstwa od normy, „wyjątki” – zarów -

no obecnie, jak i w przyszłości, odkrywając stopniowo rzeczywistość przygotowaną

dla nas przez naszego Stwórcę bezpośredniego (lokalnego). Proces załadowania pro -

gramu i możliwe następnie do zauważenia przez obserwatora z wewnątrz programu

pozostałe ślady tego procesu, mogą więc godzić zarówno naukową koncepcję Wiel -

kiego Wybuchu, jak i religijne koncepcje stworzenia świata, uznające, że tworzenie

miało miejsce w dość szybko następującej po sobie kolejności. Jak widać, jedno nie

stoi w sprzeczności z drugim.

Wszechświat wcale nie musiałby istnieć od miliardów lat, a mógł zostać załadowany

(według naszej wewnętrznej skali czasu) niedawno. Założona przez twórców pro -

gramu chronologia zdarzeń, mająca wewnętrznie uprawdopodobnić istnienie mode -

lu proponowanego dla tego wszechświata przez jego programistów, mogła zostać

stworzona na potrzeby odkrywających swój świat komputerowych bytów: czy to

ludzkich, czy też innych. Poza tym, pamiętając, że czas jest całkowicie względny

(a tym bardziej już w programie komputerowym), równie dobrze każdy nasz, np.

milion lat, może odpowiadać choćby 1 sekundzie rzeczywistości bytu nas kreującego

– niezbędne jest jedynie szybkie urządzenie przetwarzające dane „naszego świata”.

Bez znaczenia powinno dla nas raczej być, czy pełnimy rolę gry komputerowej, czy

programu badawczego. Gra byłaby może i lepsza, bo byłby może i kolejny etap,

w
 

którym moglibyśmy my, albo jakaś nasza część, będąca np. duszą, wieść dalsze

„życie”… Z drugiej strony, program badawczy, jako tworzony przez naukowców,

nie służy raczej niczyjej rozrywce, a bardziej odkrywaniu Boga, więc może i my w ta -

kim przypadku pomagamy komuś tego Boga odkryć.

450450



Teoria programu jawi się jako hipoteza mająca znaczny stopień logicznego prawdo -

podobieństwa i dlatego nie można jej odrzucać. Promowanie/ przyjęcie jej jednak

wprowadziłoby zupełny chaos w jakiejkolwiek próbie nazwania naszej rzeczywisto -

ści jakimikolwiek „trwałymi” pojęciami. Nazywać musielibyśmy bowiem coś, w tym

nas samych, z pełną świadomością, że wszystko jest całkowicie niestabilne i w każdej

chwili może przestać istnieć (poprzez np. wyjęcie wtyczki zasilania). 

W przypadku chęci przyjęcia niniejszej teorii, jedynym pocieszeniem dla nas mógłby

być fakt, że skoro pojawiają się niedoskonałości w funkcjonowaniu tego programu

komputerowego i jesteśmy w stanie zauważyć tworzące się w nim błędy, oznacza to,

że byt, który stworzył ten program komputerowy i nas, nie jest Absolutem najwyż -

szym i nie powinien przez nas być traktowany jako Bóg najwyższy, a jedynie jeden

z elementów wszechświata Boga, stojący bezpośrednio nad nami. Oznaczałoby to

również, że bez względu na nadaną nam formę, moglibyśmy próbować, jako byt po -

trafiący zauważyć swoje istnienie, poszukiwać Boga najwyższego bezpośrednio,

i w Nim poszukiwać uzasadnienia naszego istnienia, bez strachu, że ktoś wyłączy

nasz wszechświat… idąc na lunch.

__________

Czuję się w obowiązku sformułować niniejszą teorię programu dla celów porządko -

wych, ale jako twórca Kościoła Radości ISTNIENIA, rezygnuję z propagowania jej, jako

delikatnie mówiąc: dość destrukcyjną dla dobrego samopoczucia człowieka. Chcę

wierzyć, że Stwórca ma do nas stosunek co najmniej „o jeden więcej niż obojętny”

i nie jesteśmy jedynie „królikami doświadczalnymi”, będącymi częścią jakiegoś

skomplikowanego, bezdusznego programu matematycznego…

Nikt tego jednak nie może nam zagwarantować. Dlatego bez względu na to, 

gdzie leży Prawda, musimy brać z życia to, co samo życie nam przynosi i co

wartościowego jesteśmy w stanie dla siebie z tego życia wziąć, również poprzez

dawanie innym – dzielenie się z innymi sobą. Nie szukajmy szczęścia i radości

daleko, nie w innym wcieleniu czy życiu po śmierci. Nie wiemy, czy coś tam na

nas czeka, a tym bardziej czeka na nas w formie, jakiej byśmy chcieli.

Zdecydowanie więc nie programizm, a dżoizm.

Nie nihilizm, a radość z tego co mamy tu i teraz… póki jest zasilanie.

Założenie istnienia Absolutu Boga spajającego całość dzieła stworzenia na najwyż -

szym poziomie możliwego istnienia jest dla człowieka jedynym logicznym rozwiąza-

niem skomplikowanego równania rzeczywistości. Nie ma wówczas znaczenia, jak

bardzo dzieło stworzenia Boga jest skomplikowane, zhierarchizowane, zapętlone

451451



itd., nie ma też znaczenia, ile istnieje bytów wyższych od nas, nie ma wówczas tak

naprawdę również znaczenia to, kim jesteśmy. Mimo że bardzo chcielibyśmy wie -

dzieć.

Najwyższy Bóg daje nam to, co chce nam dać, bez względu na to, kto bezpośrednio

stoi nad nami. Zaufajmy Bogu, że jesteśmy dokładnie tam, gdzie chce, abyśmy byli.

________________________________

Swoją drogą, to ciekawe, czy administrator naszego wszechświata nie siedzi właśnie czasem przepracowany,

z
 

podkrążonymi ze zmęczenia oczyma, w przepoconym podkoszulku, w zadymionym i zagraconym pokoju,

wśród starych pudełek po pizzy…

Halo, proszę Pana! Dbamy o siebie!

Praca to nie wszystko, najważniejsza jest równowaga istnienia!

Proszę wyjść czasem na świeże powietrze i zobaczyć, jaki piękny jest świat, radując się istnieniem otrzymanym

od Stwórcy. 

Ale bardzo proszę – komputer zawsze wtedy zostawiamy: ON!

Dzięki!

(KM)

452452



Jeżeli utożsamiasz się z ideami, które Stwórca pozwolił mi zawrzeć w tej
księdze, dołącz do Kościoła Radości Istnienia. Dołącz do Ra’i

Nie dajmy się dłużej zniewalać zabobonom naiwnych religii 
naszych przodków!

Życie jest krótkie, a tyle przed nami jest jeszcze do zrobienia

Nie tylko dla siebie, ale dla nas wszystkich

Dla całego świata

Potrzebuję właśnie Ciebie!

Teraz i na zawsze

Krzysztof

Y!

Odwiedź www.Rai-world.org

i zaangażuj się w Ra'i (Republika, Kościół)

lub/ i wesprzyj nas finansowo
 

Ra’i potrzebuje Twojego wsparcia!

samo… nic się nie stanie

Kościół Radości Istnienia / The Church of the JoY of Existence 2014–2022

© Copyright by CRISTOF P. MAY 
 



Y



WYDAWNICTWO 6 STRON ŚWIATA 
POLECA

 
RÓWNIEŻ

 
INNĄ

 
KSIĄŻKĘ

 
AUTORA MANIFESTU RA'I: 

          

          Liczby pierwsze. Dotknięcie granicy
          stworzenia
          Stron: 252
          Format B5 
          Okładka miękka
          Cena: 49,90

          Wydawnictwo 6 Stron Świata i jego
          markę IQ Mile Widziane 
          znajdziesz na: 
          www.Rai-world.org/6stronswiata

          Tam też znajdziesz informację, gdzie
          można dokonać zakupu

W książce znajdziesz m.in.:

Część I – Dotknięcie granicy stworzenia 

• Chaos liczb pierwszych? Już nie  |  Nierównomierności w rozmieszczeniu liczb pierwszych

Część II – W poszukiwaniu formuły magicznej 

• Spirala Ulama  |  Wielomiany  |  Magiczna liczba 6?  | Małe Twierdzenie Fermata  |  

Twierdzenie Eulera  |  Silnia Wilsona i... samodzielne konstruowanie testów pierwszości  

Część III – Iloczyn dwóch liczb

• Iloczyn dwóch liczb a odległość między nimi  |  Iloczyn dwóch liczb a stosunek ich wiel-

kości  |  Iloczyn dwóch liczb a przynależność do „drzewa” (parabola)  

Część IV – W poszukiwaniu gigantów

• Liczby Mersenne'a  |   Formuła k�bn +/-c  |  Poszukiwanie „ręczne”

Część V – Otwórzmy nieco szerzej wrota wyobraźni  
• Wszystko jest połączone łańcuchami liczbowymi  |  Komunikacja  |  Liczby a geometria 

naszej rzeczywistości

Cytaty z książki:

„Czym są liczby pierwsze? (…) Stwierdzam, że liczby pierwsze są… „produktem” pochodzącym –

NIE Z TEGO ŚWIATA. (…) Wydają się one być rodzajem precyzyjnych „znaczników stworzenia”

nadanych naszej rzeczywistości – Z ZEWNĄTRZ – przez Stwórcę naszego układu istnienia.”

„Liczby pierwsze są niczym kręgi tajemniczego gigantycznego kręgosłupa. Są jak stelaż tworzący

i następnie utrzymujący całą pozostałą strukturę, którą nazywamy naszym światem.”  

„Łańcuchy liczb pierwszych (...) tworzą sobą siatkę, na której odbywa się cała nasza rzeczywi -

stość. (…) To dzięki siatce liczbowej zasilanej poprzez liczby pierwsze bezpośrednio z nieoznaczo -

ności zera (cokolwiek to oznacza, ale oznaczać może „zasilanie” z przestrzeni zewnętrznej), nasz

świat „żyje”, będąc od siebie współzależnym, komunikując się poprzez łańcuchy liczb o różnych

częstotliwościach.”




